### ভারিখ পত্র

# বঙ্গীয় সাহিত্য পরিষৎ গ্রন্থাগার

निटमस खरेताः এই श्रुषक अधिकत मान्या करण किए। इतेरा

|                  |   |                  |   |                 |   |                          |   | -                   | A RANGE SHAW |
|------------------|---|------------------|---|-----------------|---|--------------------------|---|---------------------|--------------|
| গ্রহণের<br>১।বিখ | • | গুই গৈব<br>তাবিখ | i | পুহণের<br>তালিধ | : | গু <b>হা-োন</b><br>তানিখ | 5 | ্ৰান্ড পেৰ<br>ভগবিধ |              |
| - ,              |   |                  |   |                 |   |                          |   |                     |              |



অর্থাৎ

আর্যাজাতির শাস্ত্রব্রাকর হইতে উদ্ধৃত

কএকথ\*নি

ক্তানকাণ্ডীয় শাঙ্কের

নিগুঢ় তাৎপৰ্য্যের সহিত স্বৰূপাৰ্থ-প্ৰকাশন গ্ৰন্থ

নিশ্বপুঞা

'শ্রীশ্রীজগদীশ্বর সার্গ্বভৌমের '

माश्राध

<u> এিকেশবচন্দ্র রায় কর্মকার কর্ত্</u>ত

গৌড়ীয় ভাষায় ভাষান্তরিত ও বিরচিত হইয়া

কলিকাতান্থ

চিৎপুর রোভ ৺ ব্রন্ধাবন বদাকের ফ্রীট ১৭ নম্বর ভবনে

শ্রীবিশ্বখর লাহার

কবিত/-রত্বাকর যত্তে

युक्तिं उ इरेन।

भकाक। २१२)

# স্থচীপত্র।

| विर्चे के                       | পত্ৰাক        |
|---------------------------------|---------------|
| উম্ভরগীতা                       | 5             |
| আত্মজ্ঞান নিৰ্ণয়               | ' <b>\$</b> @ |
| অাত্মবোধ                        | <b>CO</b>     |
| মা <b>অ্যটক্</b>                | 40            |
| নিরা <b>লয়ো</b> পনিষৎ          | 16            |
| <b>বট্চক্র</b>                  | Fa            |
| যতিপঞ্চক ়                      | 555           |
| द्धानमक्रमिनी जञ्ज              | 220           |
| রামগীতা                         | 204           |
| ক্ষীবন্ম ক্তিগীতা               | <b>ን</b> ৬৫   |
| নিৰ্ব্বাণয় টক্                 | 595           |
| পরিশিষ্ট                        | 540           |
| জীয়ত ক্ৰপদানত বাক্তভাতাৰ প্ৰতি |               |

হচীপত্র সমাপ্ত।

### मक्ना ठ्रा

ভ থোদেবোরে থাপ্স থোনি লৈষু ভূবন মাবিবেশ। য ওষধীষু যোবনস্পতিষ্ তদ্মৈ দেবায় নমোনমঃ॥

#### অস্থাৰ্থঃ।

অনল অনিলে, ভুবন সলিলে, যিনি ব্যাপ্ত চরাচর। যিনি ওম্বীতে, বনস্পতিতে, বিরাজিত নিরন্তর।। সে দেব-চরণে, সমাহিত মনে, ভক্তিযোগে বারবার। বিদ্ব বিনাশন, করি আকিঞ্চন, করিতেছি নমস্কার।।

### প্রার্থনা।

হে ভর্বন্! আপনি যেমন আমার অন্তঃকরন-মধ্যে প্রকাশিত হইয়া এতদ্থান্দ্রারা ্আপনার স্বরূপ ভাব প্রকাশ করিলেন; তদ্ধে যে সকল মহাত্মারা ভক্তি-সহকারে এতদ্প্রন্থ পাঠ করিবেন আপনি তাঁহাদিগের মানস-সরোক্ষতে প্রকাশিত হইয়া দর্শন দান করন্। জপক্রমণিকা হিল্প ক্ষর ক্ষর ক্ষর বিশ্বস

এতদেশীয় অনেকানেক কৃতবিন্ত যুবকগণ কথন কথন এই কথা বিশিয়া আক্ষেপ প্রকাশ করেন যে, পৃথিবীর মধ্যে অনেক প্রকার ধর্মশান্ত প্রচলিত থাকিলেও তমধ্যে অধুনা আর্যাক্ষাতির বেদাদি শান্ত ও খ্রীফীয় ধর্মশান্ত গত্তুত্ব ধর্মশান্তই অতি প্রাচীন ও প্রধান বলিয়া পরিগণিত আছে। ফলত ঐ উভয় ধর্মশান্তের মধ্যে কোন খানি যে সত্য তাহা নিশ্য করিতে পারা যায় না।

আমরা উক্ত যুবকগণকে সংশয়-নির্ধি হইতে উত্তোলনপূর্ত্তক সন্তাপধের পৰিক করিতে যতুবান্ হইয়া প্রকাশ করিতেছি যে আর্যাজাতির বেদাদি ধর্মশাস্ত্রই সন্ত্য-রত্নাকর, ঐঃরত্নাকর হইতেই খ্রীফীয় ও মহন্মদীয় প্রভৃতি অক্তান্ত ধর্ম উৎপন্ন হইয়াছে। মহম্মনীয় ধর্মশাস্ত্র যে হিন্দু ও খীষ্টীয় এতত্বভয় ধর্মশাস্ত্রের কিয়দংশ উ্দ্বৃত হইয়া বিরচিত হইয়াছে তাহা অনে-কেই অবগত আছেন, মুতরাং এন্থলে ভদ্বিয় বর্ণনা করিবার প্রয়োজন নাই; কিন্তু খৃীফীয় ধর্মশান্ত্রও বেদাদি শান্ত্রের ভাব উদ্ধৃত হইয়া বির্ক্তি হইয়া-ছিল কি না, তাহা একবার বিবেচনা করিয়া দেখা আবশ্রক। বিবেচনা করিয়া দেখুন বেদাদি শাস্ত্রে যেরূপ যক্তবেদি ও পশুছেদনপূর্ব্যক ততুপরি হোমাদি করিবার বিধান বর্ণিত আছে, খ্রীফীয়ানদিপের প্রাচীন ধর্মশান্তেও মেই প্রকার বর্ণনা দেখিতে পাওয়া যায়। আর্য্যশাস্ত্রে ব্রহ্মাকে যে প্রকার সকলের পিতামহ বলিয়া বর্ণনা করিয়াছেন খ্রীফীয়ানদিগের শাস্ত্রেও সেই প্রকার ইব্রাহিম সকলের পিতামহম্বরূপে বর্ণিত আছেন। ব্রহ্মা ও ইব্রাহিম এই তুই শব্দ প্রায় তুলা। এবঞ্চ আর্যাশান্ত্রের ভিত্তিমূলম্বরণ ঈশ্বর পরমাত্মা ও পরব্রহ্ম এই তিনটি উপাধির পরিবর্তে পিডা পুত্র ও ধর্মাত্মা নাম দিয়া atইনেল শান্ত্রকার খুফীয় ধর্মলান্তের তিত্তিমূল স্থাণন করিয়াছেন; eষ্ত্তুক একমাত্র পর্মেশ্বর কেন তিন অংশে বিজ্ঞ হয়েন তাহার কোন নিগুঢ় বৃদ্ধান্ত বেদান্ত শান্ত্রের ন্যায় বাইবেল শান্ত্রে দেখিতে পাওয়া যায় না। অপিচ আর্যাশাস্ত্রে একুফের সবতার হণ্ডনের বিষয় যেরপ বর্ণিত আছে বাউবেল শান্ত্রকার্ও সেই প্রকার কৃষ্ণ পরিবর্ত্তে খ্রীষ্ট নাম দিরা তাঁহাকে ভাবানের অবতার বলিয়া বর্ণনা করিয়াছেন, তাহার কোন সন্দেহ নাই।

আগমন করেন, প্রীণীউও তদ্রাপ জন্মনাত্রে হেরোদ রাজার উয়ে পিতা-কর্ত্তক স্থানাস্তরে নীত হয়েন। ব্রন্দাবনে জ্রীকৃষ্ণের প্রেম বিতরণের পূর্ব্বে তাঁহার সহায়ররূপ বলরাম যেমন পুর্দে আগত হইয়াছিলেন, তদ্রূপ জীথী-ষ্টের প্রেমবিত বনের পূর্দের তাঁহার সহায়ম্বরুপ যোহন আগত হইয়াছিলেন। ৰঙ্গরাম দিবানিশি ম**্পান করিতেন, যোহনও ম**ুপান করিতে বিরত ছিলেন না, বরং তৎসহ গোটাকতক পঞ্চগালও ভোজন করিতেন। যেমন যমুনার জলেও তত্ত গোয়ালাপ্রদেশে জীকৃষ্ণ এবং বলভদ্র উভয়েই প্রেমলীলা প্রকাশ করিয়াছিলেন, তদ্রগ প্রীথীষ্ট এবং যোহন উভয়ে যর্দ্ধনের জলে ও তত্তট গালিলি প্রদেশে প্রেম বিতরণ করিয়াছেন। 🗟 কৃষ্ণ যেমন প্রেমলীলার কারণ দাদশ কুঞ্জ মনোনীত করিয়াছিলেন, খ্রীখ্রীষ্টও তদ্ধপ প্রেম বিলাই-বার কার। ত্রাদশ শিষতকে মনোনীত করিয়াছিলেন। দ্বৈতবনে ব্রীকৃষ্ণ যেমন কণামাত্র শাকদারা ষষ্টি সহস্র লোকের ভৃপ্তি জন্মাইয়াছিলেন, জ্রীখীষ্টও তিজ্ঞপ পাঁচখানা রুটি ও ডুইটি মৎসন্তারা পাঁচ হাজার লোককে পরিভৃপ্ত করিয়াছেন। 🗃 কৃষ্ণের পরমস্থা অভ্জুন মণিপুরে মৃত হইলে পর তিনি যেমন তাঁহাকে পুনজ্জীবিত করিয়াছিলেন জীখীইও তদ্রপ আপনার প্রিয় বন্ধু মৃত ইলিয়াসরকে প্রাণদান করিয়াছেন। চরমে জ্রীকৃষ্ণ যেরূপ নিম্বরক্ষের ভালে উপবেশন পূৰ্ত্তক ব্যাধের শরাঘাতে বিদ্ধপাদ হইয়া বৈকৃপথামে গমন করেন, জ্রীখ্রীষ্টও তদ্রণ কুশে বিদ্ধ হইয়া প্রাণ পরিভাগপূর্ব্বক মর্গে গমন করিয়াছেন। অতথৰ জীকৃষ্ণ **ও জী**খুীষ্ট এতত্ত্তয়ের নাম ও দীলা প্রায় একপ্রকার বটে, তবে কেবল বলরাম অপেকা যোহনের পঙ্গপাল ভক্ষণের ন্তায় জ্রিকৃষ্ণ অপেকা জ্রীথীতের পুনরুখানই অধিকমাত।

যদি বলেন ৃষ্ণ ও খাষ্ট এত তুভয়ের লাম ও লীলা প্রায় এক প্রকার হৃইলেও তথাগ্রে অনেক বৈলক্ষণ আছে। তাহার উত্তর এই যে, এক্ষণে যে প্রকার ভিন্ন হাবা শিক্ষা করিবার সুগম উপায় জিরীকৃত হইয়াছে পুরাক্ষালে ভদ্রণ ছিল না; তবে কেবল বালিজাকার্য্য নির্বাহের নিমিত্তে পরস্পার পরস্পারের ভাষা কিঞ্ছিমাত্র অবগত ছিলেন। ততিন্ন শান্তের কঠিন ভাষসমূহ আর্যাজাতির নিকট অন্যান্য আতীয়ের। হস্তাভিনয়-দারা বুর্ঝিয়া কুইতের; সুভ্রাং গ্রেক্সণ যে বৈলক্ষণা হইবে তাহাতে আশ্বর্যা কি ?।

অপিচ বিজাতীয় ভাষায় কৃত্বিদ্য যুবকগানের মধ্যে কেহ্থ কহিয়া থাকেন যে " খ্রীফীয়ানদিগের সূতন ধর্মশান্তে যে প্রকার সত্পদেশ বাক্য এণিত আছে হিন্দুদিগের কোন শাস্তেই দেই প্রকার অমৃত্নয় উপদেশ-•বাক্য দেখিতে পাওয়া যায় না ; যদ্ধারা হিন্দুরা খ্রীফীয়ানদিগের ন্যায় সজ্-রিব হুইতে পারেন। ,, আমারা উক্ত যুবকর্গণের এডচ্চেপ বাক্য **প্রে**বণ করিয়া আক্ষেপ রাখিবার স্থান প্রাপ্ত হই না। কেননা যে সকল কৃতবিদ্য মহাত্মারা. হিন্দুদিগের সংস্কৃত শান্তাদি ও খুীফীয়ানদিগের ধর্মশান্ত উত্তমরূপে পাঠ করিয়াছেন, তাহারা খীফীয় ধর্মশান্তকে ইথুবা মঙ্গলচন্তিকার পুথীভিত্র আর্য্যদিগের আর কোন শাস্ত্রের সহিত তুল্যরূপে মান্য করেন না। যাঁহারা তুই চারিখানি সংস্কৃত নীতিগ্রন্থ পাঠ করিয়াছেন, তাঁহারা বাইবেল শাস্ত্রে একটিও বৃতন সতুপদেশ প্রাপ্ত হইবেন না, বরং কেবল সংস্কৃত নীতিগ্রন্থের ভাবসমূহ যে রপান্তর করিয়া বর্ণনা করিয়াছেন, তাহা উত্তম্রপে বুঝিতে পারিবেন। আর্যাকাতির নীতিগ্রান্তে বেগবেগা, চিরবেগা, বেগচিরা ও চির-চিরা, মনুষাজাতির এই যে চারি প্রকার বুদ্ধির লক্ষণ বর্ণিভ আছে, বাইবেল শাস্ত্রকার রূপান্তর করিয়া খৃীটেটর উক্তিতে বীজবাপকের দৃটান্তে তাহা বর্ণনা করিয়াছেন। আর্য্য শাস্ত্রাদির ভাবের সহিত এক্য করিয়া মদ্যপি খীফীয় ধর্মশাস্ত্রের ভাব উদ্ধার করা যায়, তবে তুইথানি মলাট ভ কতকঞ্জী ঘুঘু মেষের গল্প বাতীত ভন্মধ্যে আর কিছুমাত্র দেখিতে পাইবেন না।

দে যাহা হউক, আর্যাশান্তের সত্যতা প্রমাণার্থে উত্যক্ত হইয়। আমরা কএক খানি জ্ঞানকাঞ্ডীয় ক্ষুদ্রহ শাস্ত্র একত্র করতঃ নিগুড় তাৎপর্য্যের সহিত গৌড়ীয় ভাষায় অর্থ বিরতি করিয়া ধর্মনিষ্ঠ ব্যক্তিবর্গের নয়ন-প্রাক্তনে সংস্থা-পন করিলান। যে বুদ্ধিমান ব্যক্তি পরমার্থ-জ্ঞানরত্নাকর নামক এই গ্রন্থ খানির আন্যোপান্ত পাঠ করিয়া উত্তমরূপে বুদ্ধি পরিচালন সরিবেন, স্বধর্মে অনুরাগ থাকিলে গ্রন্থেক্তি সাধনাদারা তিনি এই রত্যাকর হইতে অমুল্য মহারত্ব প্রীপ্ত হইতে পারিবেন তাহার কোন সন্দেহ নাই। কিম্থিকং নবেদন্মিতি।।

জ্রীরামপুর দেন ১২ ৭৫ দাল তারিথ ২৮ পৌব

জ্রীকেশবচন্দ্র রায় কর্মকণ্র।

# উত্তরগীতা।

यर्जन छेराहर

যদেকং নিদ্ধলং ব্রহ্ম ব্যোমাতীতং নিরঞ্জনং।
অপ্রতর্ক্যমবিজ্ঞেরং বিনাশোৎপত্তিবির্জ্জিতং॥ ১॥
কৈবল্যং কেবলং শাস্তং শুদ্ধমত্যস্ত নির্ম্মলং।
কারণং যোগনিমু ক্তং হেতুদাধনবর্জ্জিতং॥ २॥
কদরামুজমধ্যস্থং জ্ঞানজ্ঞেরস্বরূপকং।
তৎক্ষণাদেব মুচ্যেত যজ্জ্ঞানাৎ ক্রহি কেশব॥ ৩॥

ধর্মক্ষেত্র কুরুক্ষেত্র-নথ্য কুরুপাণ্ডবদিপের যুদ্ধকালীন জ্রীমন্ত্রগরান্ নারায়ন্ধান্দসমপ্ত চিন্ত অজ্জুনকে যে ভন্তুজ্ঞানোগদেশ-দ্বারা শোকসাগর হইতে উত্তীন করিয়াছিলেন ; রাজ্যভোগে আসক্ত হইয়া অজ্জুন তাহা বিন্দৃত হইবার পুনর্কার সেই জ্ঞান প্রাপণাভিলাবে ভগবান জ্রীকৃষ্ণকে জিজ্ঞাসা করি-তেছেন। হে কেশব। যে জ্ঞান প্রাপ্ত হইলে জীব তৎক্ষণাৎ মুক্তিপদ লাভ করেন অজ্ঞাননাশক সেই আত্মতত্ত্ত্জ্ঞানের উপদেশ স্বর্জালকণা ও তটস্থ লক্ষণা-দ্বারা আমাকে পুনর্কার কহিতে আজ্ঞা হটক। নারায়ণ-পরায়ণ ধনপ্তম এতজ্ঞাপে জ্রীমন্ত্রগরান জ্রীকৃষ্ণকে প্রশ্না জিজ্ঞাসা করিতে করিতে স্বয়ং প্রথম ও দ্বিতীয় গ্লোকদারী তটন্ত ও স্বর্জালকণায় তদ্বিয় বর্ণনা করিতেছেন। যিনি এক (একমেবাদ্বিতীয়ং ক্রান্তঃ) অর্থাৎ যিনি স্বগত স্বজ্ঞাতীয় ও বিজ্ঞাতীয় ভেদরহিত (যেরূপ পত্র পুষ্পা ফলাদির সহিত রক্ষের স্বগতভেদ, রক্ষান্তরের সহিত স্বজ্ঞাণি ভেদরহিত ও দিক্ষল অর্থাৎ ট্রপাধি-শৃত্য এবছ। ক্রিজি অপ তেজঃ মরুৎ ব্যোম, শন্ধ স্পর্কার রন্ধ রুদ্ধি। প্রকৃতি তাহার বিজ্ঞাতীয় ভেদ দৃষ্ট হয় তর্জেগ ভেদরহিত ) ও দিক্ষল অর্থাৎ ট্রপাধি-শৃত্য এবছ। ক্রিজি অপ তেজঃ মরুৎ ব্যোম, শন্ধ স্পর্কার রন্ধ রুদ্ধি। প্রকৃতি তিলি জ্বার্থিয় প্রকৃতি প্রকৃত্তি জিল্কা মুণ্ন, বাক্ পানি পাদ পায়ু উপক্ষা মনঃ বুদ্ধি। প্রকৃতি

অহসীর টু এতং চড়র্কিং শৃতি তত্ত্বাভীত ও নিরঞ্জন অর্থাৎ অবিভা মাদিত বক্কিন্তে অথচ অপ্রতর্কা (তকের অবিষয়) "যদ্বাচা ন মনুভে যতো বাচো নিবর্ত্তন্তে "(ইতি শ্রুতিঃ) এবং যিনি অবিজ্ঞেয় অর্থাৎ মনোদ্বারা কেইই থাঁহাকে ভানিতে সক্ষম হয়েন ন∣ "যমনস∣ন মনুতে "(ইতি ≃েতিঃ) এবং যিনি বিনাশোৎপত্তি বক্তির ত অর্থাৎ যাঁহার জন্ম বিনাশ নাই, অথচ যিনি শাস্ত শুদ্ধ ও অত্যন্ত নিৰ্মাল এবং যিনি যোগনিৰ্মাক্ত হইয়াও অৰ্থাৎ অনা বস্তুর সহিত সমুদ্ধরহৈত হুইয়াও যিনি জগতের নিমিত ও উপদান কার্ম হয়েন ( বি প্রকার ঘটের নিমিত্তকারণ চক্র দণ্ড কুলাল প্রভৃতি ও উপদীন-কারণ মৃত্তিকা তদ্বৎ) এবঞ্চ যিনি নিতান্ত্রেত্ জগদুৎপত্তির প্রতিবাতিরিক্ত কারণ ও সাধনবক্রিত হয়েন, অর্থাৎ এই ভূত ভৌতিক পদার্থময় জগতের উৎপত্তির প্রতি একমাত্র তিনি ভিন্ন অপর<sup>°</sup>কোন কারণ সাধন নাই; এবং যিনি সর্কা কার্য্যের নিয়ামকত্ব-ছেচ্ সর্মজীবের হৃদ্ধী পমে অবস্থিতি করিতেছেন, এবং যিনি জ্ঞান (বিষয় প্রকাশ) ও জ্ঞেয় অর্থাৎ বিষয় ( শব্দ স্পার্শ রূপ রুস গন্ধ ) এতত্বভয়াত্মক হয়েন, এতদ্রেপ যে পরমাত্মাতাহার ভিন্ন ২ লক্ষণ দারা হে কেশব আমাকে বিশেষরণে উপ-(मन कक्रन्।।.)।। २।। २।।

# শ্ৰীভগৰানুবাচ।

আর্ক্রের এড্জাপ প্রশ্ন শ্রবণ করিয়া ভগবান্ প্রীকৃষ্ণ কহিতেছেন।
নাধু পৃষ্ঠং মহাবাহো বৃদ্ধিমানদি পাগুব।
যন্মাৎ পৃষ্ঠদি তত্ত্বার্থমশেষং তদ্বদামাহং॥ ৪॥

হে মহাবাহো। হে পাঞ্চুক্লচূড়ামনে। ড়মি অভিশয় বুদ্ধিমান্ যেহেডুক ডুমি অশেষ তত্ত্বার্থ অবগত হইবার মানসে আমাকে দাধু প্রশ্ন কিজাস। করিয়াছ অতথব আমি হাউচিছে তোমাকে তাহা বিশেষরণে কহিতেছি ভুমি মনোযোগ পূর্বাক শ্রবান করে। ৪।। '

> আঅমন্ত্রক্ত হংসক্ত পরস্পরসমন্তরাৎ। যোগেন গতকামানাং ভাবনা ব্রহ্ম উচাতে।। ৫ ॥

আত্মমন্ত্র অর্থাৎ প্রণবাত্মক যে মন্ত্র ও সেই মন্ত্রের তাৎপর্যা বিষয় যে হংম অর্থাৎ পরমাত্মা, তাহার ঐ প্রণবাত্মক মন্ত্রের সহিত পরস্পার সমন্বর মিমিত্র অর্থাৎ প্রতিপাত্ত প্রতিপাদক ভাবের সংসগ হেতৃক যাহারা আন্মতত্ত্ব বিচীরেরপ যোগছার। বিগতকাম হইয়া হৈন অর্থাৎ কামাদি ছয়টি বিপুকে জয় করিয়া হৃদয়প্রান্তি বিনাশ করিয়াছেন, তাঁহাদিগের যে ভাবনা অর্থাৎ সামবেদীয় ছান্দোগ্য উপনিষদের " তত্ত্বসি ,, এই মহাবাক্য স্থিত তৎপদ প্রতিপাত্ত মায়োপাধিক পরব্রন্মের সহিত ত্বম্পদ বাচ্য অবিদ্যোগি পাধিক জীবের ঐক্যরপ যে অপরোক্ষ জ্ঞান, তিনিই ব্রক্ষণক্ষে কথিত হয়েন। ৫।।

### • গ্রন্থকারের আভাস।

অধুনা ভগবান্ একৃষ্ণ জীবের ত্রিবিধ পরিচ্ছেদ নিরপণ করিতেছেন।

শরীরিণা মজস্রান্তং হংসত্বং পারদর্শনং। হংসোহংসাক্ষরকৈতৎ কূটস্থং যত্তদক্ষরং। যদ্বিদানক্ষরৎ প্রাপ্য জন্মারণজন্মনী।। ৬।।

জীবের অবধীভূত যে হংসত্ব অথাৎ পরব্রক্ষ স্বরূপত্ব প্রাপ্তি তাহাই জীব-দিনের পরমজান, এবং হংস অর্থাৎ পরব্রক্ষ ও নশ্বর জীব এভতুভয়ের সাক্ষীভূত যিনি তিনিই কুটস্থ চৈতনারপ অক্ষর পুরুষ হয়েন। বিশ্বন ব্যক্তি সেই অক্ষর পুরুষকে প্রাপ্ত হইয়া জন্মমরণরূপ এই সংসারকে পরিভাগ করেন।৬।

#### গ্রন্থকারের আভাস।

সম্প্রতি অধ্যাহার ও অপবাদ ন্যায়দ্বারা নিফ্সুপঞ্চ ব্রহ্মকে নির্নপণ করিতেছেন।

> কাকী সুখককারান্তে। হুকারশ্চেতনাক্তিঃ। অকারস্ত চ লুগুস্ত কোহন্বর্গঃ প্রতিপদ্যতে ৮ ৭ ॥

"কাকী " এই শব্দের মধ্যে ক শব্দের অর্থ সুখা, ও অক্ শব্দার্থ তুঃখ এবং ইন্শব্দের অর্থ তিছিশিষ্ট; সুতরাং যিনি কাকী তিনিই সুখ-তুঃখ শালি জীব; কিন্তু ঐ কাকীশব্দের আদিন্তিত ক্কার বর্ণের পরে যে অকার তাহাই ব্রক্ষের চেডনম্বরণ জীবাকার স্থায় জানিবে, অর্থাৎ ঐ অকারই ব্রক্ষের টেডনাকৃতি মূল প্রকৃতি; ঐ অকারের লোগ হইলে কেবল সুখ-মুরুপ ককারবর্ণ থাকে তাহাই অথগুছিতীয় মহানন্দ্রক্ষণ ব্রক্ষা। সুখ্যরপ ঐ ককারবর্ণ জীব্দাক্ত পুরুষের প্রতিপাত্ত হয়েন। অথবা হে ব্রক্ষাণ্ড ককার বর্ণের অন্তস্থিত যে অকারবর্ণ-রূপ মূলপ্রকৃতি তৎপ্রতিপাল র্যে ব্রহ্ম তাহ। তুমিই হও; মূতরাং অকারার্থ মূলপ্রকৃতি বিলুপ্তা হইলে ককারার্থ সচ্চিদ্দানক্ষময় থাকে; যে ব্যক্তি অনুসন্ধান করেন্ তিনি তাহা প্রাপ্ত হয়েন। ইতি কেচিং ॥ ৭ ॥

### গ্রন্থকারের আভাস।

অধুনা প্রানায়াম পরায়ণ ও যোগধারণাদিযুক্ত উপাসকের অবান্তর ফল কহিতেছেন।

> গচ্ছংস্তিষ্ঠন্ সদাকালং বায়ুস্বীকরণং পরং। সর্ব্বকাল প্রয়োগেণ সহস্রায়ুর্ভবেন্নরঃ।। ৮।।

যিনি গমনকালে ও স্থিতিকালে সর্বিদাই দেহমধ্যে প্রাণবায়ুকে খারন করেন অর্থাৎ প্রাণায়াম-পরায়ণ হয়েন, দেই মনুষা সর্বকাল প্রাণায়াম দ্বারা সহস্রবর্গ জীবিত থাকেন। নবমে নিখনো নচ ইতি স্বরোদয়ঃ। অর্থাৎ মনুষ্যের দেহমধ্যে যে দ্বাদশাঙ্গুনি নিশ্বাস প্রবিষ্ট হয় তাহার নবমাঙ্গুলি বায়ু যে ব্যক্তি দেহমধ্যে খারণ করিয়া রাখিতে পারেন তাহার মৃহ্যু হয় না।। ৮০বান

### গ্রন্থকারের আভাস।

এতজ্রপ প্রাণায়াম-পরায়ণ ব্যক্তির কর্ত্তব্য কি তাহা কহিতেছেন।

যাবৎ পশ্তেৎ থগাকারং ত্দাকারং বিচিন্তরেৎ। শ্বমধ্যে কুরু চাত্মানমাত্মমধ্যে চ থং কুরু। আত্মানং খময়ং কুর্ত্মা ন কিঞ্চিদিপি চিন্তরেৎ।। ম।।

যত দুর পর্যান্ত গ্রন্থ নক্ষতাদি যুক্ত আকাশের আকার দৃষ্ট হয় অর্থাৎ অশুকার আকাশ দৃষ্ট, হয় ততদূর পর্যান্ত ব্রহ্মাণ্ডকে অথণ্ড ব্রহ্মন্থর চিন্তা করিবেক। তদন্তর আত্মাকে আকাশনধ্যে এবং আকাশকে আত্মমধ্যে স্থাপন করিবেক, সাধক আপন আত্মাকে আকাশনধ্যে স্থাপন করিয়া আর কিছু মাত্র চিন্তাং করিবেন না; অর্থাৎ আকাশন্তিত চক্র স্থ্য প্রভৃতি

### গ্রন্থকারের আভাস ি

ধিনি পুর্ব্বোক্ত প্রকারে ব্রক্ষে অভিনিবেশ করেন, অর্থাৎ নির্ক্তিকল্প সমা-ধির অনুষ্ঠান করেন, বায়ুশ্ন্তান্থানে দীপশিখার ন্তায় ভাঁহার মন ও নিশ্বাস বায়ু স্থিত্বতর হয় অতএব সেই অবস্থার লক্ষ্য কহিতেছেন।

স্থিরবৃদ্ধিরসংমূঢ়ো ত্রন্ধবিদ্ ত্রন্ধাণি স্থিত। বহির্ব্যোমস্থিতং নিত্যং নাসাত্রে চ ব্যবস্থিতং। বিদ্ধানীয়াৎ স্থাসো যত্রলয়ং গতঃ।। ১০ না

ব্রক্ষবিৎ পূর্ব্বোক্ত প্রকারে ব্রক্ষেতে স্থিত হওনানন্তর নিশ্চল জ্ঞানাবলম্বন করত অজ্ঞান রহিত হইরা যাখাতে স্থানবায়ু লয় প্রাপ্ত হইতেছে সেই
নাসাগ্রন্থিত যে বহিরাকাশ ও অন্তরাকাশ, অথঞাদ্বিতীয় ব্রক্ষকে তত্ত্রস্থ বলিয়া জানিরেন। ১০।।

### গ্রন্থকারের আভাস।

ুপূর্ম্বোক্ত প্রকারে জ্ঞানাবলমী হইয়া যেরপে এ শ্রীজগদীশ্বরকে ধ্যান করিতে, হয় এক্ষণে ভাহা কহিতেছেন।

> পুটদ্বয়বিনিমু ক্রো বায়ুর্বত্র বিলীয়তে। তত্রসংস্থং মনঃক্রন্থা তংখ্যায়েৎ পার্থ ঈশ্বং।। ১১।।

হে পার্থ! নাসিকাপুটছয় হইতে স্বাসবায়ু বিমুক্ত হইয়া বৈ স্থানে লয়
• প্রাপ্ত হয় সেই স্থানে অর্থাৎ হৃদয়কম্লে মনকে সংস্থিত করিয়া বক্ষামান
প্রকারে পরম পরাৎপর জগদীশ্বকে ধ্যান করিবেক। ১১।।

নির্মালং তং বিজানীয়াৎ ষড়ুর্মারহিতং শিবং। প্রভাস্তাং মনঃস্থাতং বুদ্ধিস্বাং নিরামরং॥ ১২॥

দেই জ্যোতির্ময় জগদীশ্বকে বড়ূর্মি রহিত অর্থাৎ সমল বিকল্পাদি রহিত নিশ্যল ও মঞ্চলম্বরূপ ও নির্মাল অথচ প্রভাশৃন্ত ও মনুঃ শৃত্য ও বুদ্ধি-শৃত্য এবং নিরাময় (নির্বাজ) ব্লিয়া জানিবেন অর্থাৎ তাহাকে এতক্ষপ জানিয়া ধ্যান করিবেন। ১২।।

### .°গ্রন্থকারের আভাস।

অধুনা দেইরূপ ধ্যানপরায়ণ ব্যক্তির অর্থাৎ সমাধিত্বিত পুরুষের লক্ষণ কহিতেছেন।

> সর্বশ্ন্যং মিরাভাসং সমাধিত্ব্য লক্ষণং। ত্রিশৃক্তং যো বিজানীয়াৎ সতু মুচ্যেত বন্ধনাৎ॥ ১০॥

পূর্ব্বোক্ত প্রকার খ্যান-পরায়ণ ব্যক্তি যথন বিষয়াদি সর্বাশৃন্ত ও আভাস রহিত হইয়া সেই জ্যোতির্দায় জগদাখনে নিশ্চল হওত অবস্থিতি করেন তখন তাঁহার সেই অবস্থাকে সমাধিন্তিত পুরুষের লক্ষণ বলিয়া জানিবেন। ফলতঃ এতক্রণ সমাধিন্ত হইয়াও যিনি সেই জগদীশ্বকে ত্রিশৃন্ত অর্থাৎ জাগ্রহ স্বপ্ন সুষুপ্তি এই তিন অবস্থা রহিত বলিয়া জানিতে পারেন তিনি অচিরে সংসারবন্ধন হইতে যুক্ত হয়েন। ১০।

#### গ্রন্থকারের আভাস।

অধুনা সমাধিস্থিত পুরুষের বিশেষং লক্ষণ কহিতেছেন।

স্বয়্মুচ্চলিতে দেহে দেহী ন্যস্তসমাধিনা। নিশ্চলং তং বিজানীয়াৎ সমাধিস্থস্য লক্ষণং॥ ১৪॥

জীব যৎকালীন সমাধিস্থ হয়েন তৎকালীন চৈতন্ত জ্যোতিঃ করণক মায়া-চক্রের ভ্রমণহেতু তাঁহার দেহ উদ্ধাধোভাবে ঈষদান্দোণিত হইলেও তিনি সমাধিদারা সেই পরাৎপর পরমেশ্বরকে নিশ্চল বলিয়া জানিবেন ইহাও সমাধিস্থিত পুরুষের লক্ষণ। ১৪ ॥ '

### গ্রন্থকারের আভাস।

সমাধিছিত পুরুবের লক্ণ কহিয়া সম্প্রতি পর্মাআর বিশেষৎ লক্ষ্ কহিডেছেন।

> জ্মাত্রং শব্দরহিতং স্বরব্যঞ্জনবর্জ্জিতং। বিশ্যুনাদকলাতীতং যন্তং বেদ স বেদবিৎ॥ ১৫॥

যিনি পরমাত্মাকে মাত্রারহিত অর্থাৎ হ্র দীর্ঘ প্লুড়াদি স্থর ব্যঞ্জন শব্দাআক পঞ্চাশৎ বর্ণরহিত, এবং বিল্ডু অর্থাৎ অনুস্থার, ও নাদ অর্থাৎ কণ্ঠাদি
স্থানোডুত ধনি, ও কলা অর্থাৎ নাদৈকদেশ এই তিনের অতীত করিয়া
জ্ঞানিয়াছেন তিনিই বেদবিৎ অর্থাৎ তিনিই সমুদায় বেদের তাৎপর্য্য
অবধারণ কুরিয়াছেন।। ১৫ ।।

### গ্রন্থকারের আভাস।

পুর্ব্বোক্ত লক্ষণসমূহ দারা যিনি পরমাত্মাকে জানিয়াছেন অধুনা তাঁহার সাধনাভাব কহিতেছেন।

প্রাপ্তে জ্ঞানেন বিজ্ঞানে জ্ঞেয়ে চ হৃদি সংস্থিত। व

সদ্ধ্রপদিন্ট মহাবাকা জনিত অপরোক্ষ জানদারা যাঁহার বিজ্ঞান অর্থাৎ অনুভবাত্মক জ্ঞান প্রাপ্তি হইয়াছে এবং জ্ঞেয় অর্থাৎ সমস্ত বেদান্তের ভাৎপর্য্য যে সচিদানন্দ্ররপ পরমাত্মা তাঁহাকে যিনি হৃদয়কমলে সংস্থিত রূপে জানিয়াছেন এবং যাঁহার দেহেতে শান্তিপদ লাভ হইয়াছে অর্থাৎ যিনি কামাদি রিপুবর্গকে পরাজয় পুর্বক্ হৃদয়গ্রাহ্ বিনাশ করিয়াছেন সেই প্রশান্তিত যোগির আর যোগ ধারণাদি কোন প্রকার সাধনান্ত্রণানর প্রয়োজন নাই; যেহেতু ফল সিদ্ধি হইলে কারনে প্রয়োজন থাকে না ৪ ১৬।।

### গ্রন্থকারের আভাস।

অধুনা ভগবান্ জ্রীকৃষ্ণ জীবন জ পুরুষের ঈশ্বন্থ কহিতেছেন।

যো বেদাদৌ স্বরঃপ্রোক্তা বেদান্তে চ প্রতিষ্ঠিতঃ। তদ্য প্রকৃতিলীনদ্য যঃ পরঃ দ মহেশবঃ॥ ১৭॥

বেদের আদি অন্ত মধ্যভাগে ওঁ কারাত্মক যে শ্বর উক্ত হইয়াছে যিনি সেই প্রকৃতিদীন প্রণবের পর অর্থাৎ প্রকৃতি-সংযুক্ত প্রণব হইতে শ্রেষ্ঠ হয়েন, তিনিই মহেশ্বর অর্থাৎ দেই অপরোক্ষ তত্ত্বজানীই সম্বর-ম্বরূপ হয়েন। ১৭

#### ্গ্রন্থকারের আভাস।

আঅসাকাৎকারের পূর্বেযে সকল সাধন কর্ত্তব্য হয় তত্ত্বজ্ঞান লাভ হইবে যে তত্তৎ সাধনের আবিশ্যক থাকে না তাহা কতিপয় দৃষ্টান্ডদারা কহিতে-ছেন

নাবা থী হি ভবেৎ তাবৎ বাবৎ পারং ন গচ্চতি। উত্তীর্ণেতু সরিৎপারে নাবা বা কিং প্রয়োজনং॥ ১৮ ॥

মনুধ্য যতক্ষণ পর্যান্ত ননীর পরপারগত না হয়েন ততক্ষণ পর্যান্দ তাহার নৌকার প্রয়োজন হয় কিন্তু নদীর পরপারে গমন করিলে তাহার যেরপ নৌকাতে আর কোন প্রয়োজন থাকে না; তদ্রপ যদবধি জীবের আত্মতত্ত্ব অপরোক্ষানুভব না হয় তদবধি তিনি যোগাভ্যাদ প্রাণায়াম ও ধ্যান ধার-গাদির অনুষ্ঠান করিবেন কিন্তু আত্মতত্ত্ব সাক্ষাৎকার হইলে তাঁহার আর যোগাভ্যাদাদি সাধনানুষ্ঠানের প্রয়োজন নাই॥ ১৮॥

> গ্রন্থমন্তাস্য মেধাবী জ্ঞানবিজ্ঞান তৎপরঃ। পলালমিব ধান্যার্থী ত্যক্ষেৎ গ্রন্থমশেষতঃ॥ ১৯॥

যে প্রকীর ধাক্তার্থি ব্যক্তি পালাল মর্দ্দন পূর্বেক ধাক্ত গ্রহণ করিয়া তৃণসমূহকে দূরে নিক্ষেপ করে তদ্ধপ বুদ্ধিমান ব্যক্তি অশেষ শাস্ত্রাভ্যাস করিয়া জ্ঞান বিজ্ঞানে তৎপর হওত পরিশেষে গ্রন্থসমূহকেও পরিক্তাগ করিবেন। ১৯ ।।

> উল্কাহস্তো যথা কশ্চিদ্র্ব্যমালোক্য তাং তাজেং। জ্ঞানেন জ্ঞেয়মালোক্য ক্লানং পশ্চাৎ পরিতাজেং। ২০।

যে প্রকার অন্ধকার রজনীতে কোন দ্রব্য অন্থেষণার্থ মনুষ্য উল্কা গ্রহণ পূর্ব্বক তদ্দ্র দর্শন করিয়া গশ্চাৎ মহোপকারক সেই উল্কাকে পরিস্থাগ করেন তদ্ধেপ অবিভা অন্ধকারাইত পরমার্থ-দিচ্ছু ব্যক্তি জানরপ উল্কাছারা স্বাচ্চদানন্দস্বরূপ প্রমাত্মাকে দর্শন করিয়া পশ্চাৎ যোগাভ্যাসাদি
জ্ঞান সাখনও পরিভাগ ক্রিবেন ।। ২০ ।।

যথামুতেন তৃপ্তদ্য পয়দ। কিং প্রয়োজনং। এবং ত**ং** পরমং ভাষা বেদে নাস্তি প্রয়োজনং। ২১। থেরপ অমৃতপানে পরিভৃপ্ত ব্যক্তির তুম্বে প্রয়োজন নাই, তদ্ধপ যিনি যোগাভ্যাস-দারা পরব্রক্ষকে জাত হইয়া আনন্দামৃত পানে পরিভৃপ্ত হই-য়াছেন বেদাদি শাস্ত্রে তাহার প্রয়োজন কি ? ২১ ।।

•জ্ঞানামৃতেন তৃপ্তদ্য ক্ষতক্ষতাদ্য যোগিন:। ন চাস্তি কিঞ্চিৎ কর্ত্তব্য মস্তি চেল্ল দ তত্ত্বিৎ। ২২।।

যিনি জ্ঞানরপ অমৃতদ্বার। পরিস্থ ইইয়াছেন এতজ্ঞপ কৃতকৃত্য যোগির অপর কিছুমাত্র কর্ত্তব্য নাই, যেহেচুক তিনি দকল তত্ত্ব অবগত আছেন, অর্থাৎ সদেহের ভোগ দৃষ্টির স্থায় সাক্ষি হৈচত্য দ্বারা দর্ম দেহের ভোগ দৃষ্টি থাকাতে তত্ত্বজ্ঞানির সম্বন্ধে দর্মন্থ পর্যাপ্ত হয় মৃতরাং ভাঁহাকে কৃতকৃত্য বলা যায়। ফলতঃ তিনি লোকদংগ্রহার্থ কোন২ কর্ম করিতে পারেন, কিন্তু যভাগি তিনি অভিনিবেশ পূর্ম্বক বিধি নিষেধাদি কোন কর্মের অনুষ্ঠান করেন তবে তিনি তত্ত্ববিদ্নহেন॥ ২২ ॥

### গ্রন্থকারের আভাস।

অধুনা পরনাত্মার বিশেষ বিশেষ লক্ষ্ণ কহিতেছেন :

তৈলাধারামিবাচ্চিল্লং দীর্ঘযন্টানিনাদবৎ। অবাচ্যং প্রণবব্যসং যস্তং বেদ দ বেদবিৎ।। ২৩।।

প্রথারা লক্ষ্য হয়েন এতদ্রপ ব্রহ্মকে যিনি তৈলখার। এবং দীর্ঘণ্টার শব্দের ভাষা বিচ্ছেদরহিত অথচ বাক্য মনের অগোচর বলিয়া জানিয়াছেন তিনিই সমুদায় বেদের তাৎপর্যা বুঝিয়াছেন, নচেৎ বেদ পাঠ করিলেই যে মনুষা বেদক্ত হয়েন এমত নহে।। ২০।।

> আআনমরণিং কৃত্বা প্রণবক্ষোত্তরারণিং। ধ্যাননির্ম্মথনভ্যোসাদেবং পঞ্চেরিগূঢ়বং॥ ২৪॥

যিনি জ্বীবাত্মাকে অরণি অর্থাৎ অর্যুৎপাণক কাঠ এবং প্রন্থকে অপর অর্থি কাঠ করিয়া খানরপ নির্ম্মখনাজ্যাদ করেন অর্থাৎ পুনঃ২ খ্যান ্ষরেন তিনি তদ্ধারা অর্থাৎ ধ্যানরণ নির্মাধনাভ্যাস-দারা অরণি কাঠস্থিত ্নিপ্তুড় অগ্নির স্থায় ব্রহ্মাগ্নি দর্শন করেন।। ২৪।।

> ভাদৃশং পরমং ৰূপং স্মরেৎ পার্থ হ্যুনন্তধীঃ। বিধুমাগ্রিনিভং দেবং প্রেচ্ছ্যুন্তনির্ম্মলং।। ২৫।।

হে পার্থ। ধূমরহিত অগ্নির স্থায় অক্তান্ত নির্মান অর্থাৎ স্বপ্রকাশস্বরণ সেই পরশাত্মাকে জীব যাবৎ দর্শন করিবেক তাবৎ তাঁহার সেই উৎকৃষ্ট রূপকে অনস্থাননা হইয়া ন্মারণ করিবেক অর্থাৎ সেই আনন্দস্বরূপেতেই অবস্থিতি করিবেক॥ ২৫।।

> দূরস্থোহপি ন দূরস্থ: পিগুস্থ: পিগুবর্জ্জিত:। বিমল: সর্বাদা দেহী সর্বব্যাপী নিরঞ্জন:।। ২৬ ।।

হে পার্ম ! ' জীবান্ধা সর্বদৈষ্টি পর্মান্ধা হইতে দূরন্থ হইয়াও তাহার সম্বন্ধে দূরবন্ধী নহেন, এবং এই পাঞ্চভৌতিক শরীরন্থ হইয়াও পদ্মপত্রন্থিত বারিবিন্দুর স্থায় শরীরের সহিত লিপ্ত নহেন। ফলতঃ এই জীবান্ধাই নির্দাল সর্বব্যাপী ও মুপ্রকাশ হয়েন অর্থাৎ তত্ত্বজ্ঞান লাভ হইলে জীবান্ধা পর্মান্ধার সহিত জীভূত হয়েন :। ২৬॥

কায়স্থোহপি ন কায়স্থঃ কায়স্থোহপি ন জায়তে। কায়স্থোহপি ন ভুঞ্জানঃ কায়স্থোহপি ন বধ্যতে॥ ২৭॥

হে পার্থ! জীবাঝা শরীরন্থ হইয়াও শরীরন্থ নহেন অর্থাৎ দামান্ত জানে বাধ হয় যে জীবাঝা এই দেহনধ্যে আছেন, ফলতঃ ভাহা নহে, এই মায়াময় দেহই আঝাতে অবস্থিতি করিতেছে; এবঞ্চ জনমর্গদীল এই দেহনধ্যন্থিত হইলেও তিনি জন্ত নেহেন; অর্থাৎ এই পাঞ্চভৌতিক দেহেরই আবির্ভাব ও তিরোভাব চুট্ট হয় আঝার ক্ষয়োদয় নাই; অপিচ এই ভোগসাধনশীল দেহমধ্যে অধিবাস করিলেও আঝা কিছু মাত্র ভোগ করেন না, অর্থাৎ কুটন্থ চৈতন্ত বা জীব চৈতন্ত এততুভয়ের মধ্যে কেহই ভোজা নহেন তবে যে অজ্ঞ লোকসকল মিলিত সেই উভয়াঝাকে ভোজা বলিয়া অভিনান করে তাহা অজ্ঞান-নিমিন্ত, বান্তবিক আঝার ভোগ নাই; এবঞ্চ শত সহস্র বন্ধনমূক্ত দেহমধ্যে স্থিত হইলেও আঝা কথন মুখ তঃখরল সংসারধন্ধনে হল নহেন অর্থাৎ তিনি আকাশের স্থায় নির্মাণ ও দেহের সহিত নির্মিণ্ড হয়েন।। ২৭।।

### গ্রন্থকারের আভাস 🗠

অধুনা জগদীশ্বরের স্বরূপ কহিতেছেন।

তিলমধ্যে যথা তৈলং ক্ষীরমধ্যে যথা ছতং।
পুত্রুপমধ্যে যথা গন্ধঃ কলমধ্যে যথা রসঃ । ২৮।।
তথা সর্কাতো দেহী দেহমধ্যে ব্যবস্থিতঃ।
মনঃস্থো দেহিনাং দেবো মনোমধ্যে ব্যবস্থিতঃ।
কান্তায়িবৎ প্রকাশেত আকাশে বায়ুবচ্চরেৎ।। ২৯।।

ষে প্রকার ভিলমধ্যে অর্থাৎ ভিলের সর্বাবয়ব বাগ্ত ইইয়া তৈল ও
ক্ষীরমধ্যে যুত ও পুফ্পমধ্যে পারিমলাদি গন্ধ এবং ফলমধ্যে মধ্রাদি রস
খাকে ভদ্রপ জীবাত্মা এতদ্ব আণ্ডের সর্বাগত ইইয়াও দেহমধ্যে হিত হয়েন।
অপিচ সমস্ত দেহির মনস্থ যে ঈশ্বর ভিনি মনোমধ্যে অবস্থিভি করিয়া কাষ্ঠস্থিত স্থাকাশ অগ্নিক্সভায় প্রকাশ পাইতেছেন; এবং নিখিল আকাশে
অদৃশ্য বায়ু যদ্রপ বিচরণ করে ভদ্রপ জীবগণের অদৃশ্য ইইয়া স্প্রাকাশে
বিচরণ করিতেছেন। ২৮।২১।।

সনঃস্থং মনোমধ্যস্থং মনঃস্থং মনোবর্জ্জিতং। মনদা মন আলোক্য স্বয়ং দিদ্ধান্তি যোগিনঃ।। ৩০ ।।

যিনি হাদয়ন্থিত অথচ মনোমধান্ত এবং অস্তঃকরণন্থিত হ'ইয়াও মনোবজ্জিত অথণিৎ সঙ্কণ্প বিকল্পাদি রহিত; যোগিগণ এওজপ সচিদা-নন্দন্বরূপ জগদীশ্বকে মনোদারা অস্তঃকরণমধ্যে অবুলোকন-পূর্বেক স্বন্থ সিদ্ধ হয়েন,॥ ৩০ ॥

### গ্রন্থকারের আভাস।

অধুনা সমাধিস্থিত পুরুষের লক্ষ্প কহিতেছেন।

জ্ঞাকাশঃ মানসং ক্লন্থা মনঃ ক্লন্থা নিরাম্পদং। নিশ্চলং তং বিজানীয়াৎ সমাধিস্ক্ত লক্ষ্যং॥ ৩১॥ যিনি মানসকে সঙ্কাপ কিকপা রহিত ও আকাশের স্থায় সর্জব্যাপী করিয়া সেই নিশ্চল সচ্চিদানন্দ্ররূপ প্রমাত্মাকে জানিয়াছেন ভিনিই সমাধিত্ব হইয়াছেন অর্থাৎ ইহাকেই সমাধিত্বিত পুরুষের লক্ষণ বিলিয়া জানি-বেন।। ৩১।।

### গ্রন্থকারের আভাস।

সমাধিস্থিত পুরুষের লক্ষণ কহিয়। অধুনা তাহার অবাস্তর ফল কহিতে-ছেন।

> যোগামৃতরসং পীত্বা বায়ু ভক্ষ্যঃ সদা সুখী। যঃ সমভ্যস্যতে নিত্যং সমাধি মৃ ত্যুনাশক্ষ্ণ।। ৩২।।

যিনি বায়ুমাত্র ভোজন করিয়াও যোগরপ অস্তর্ম পান করতঃ সর্বদা সুখী হওনার্থ প্রস্তাহ সমাধি অভ্যাস করেন তিনি জন্মরণাদিরপ সংসারের বিনাশকারী হয়েন।। ৩২ ।।

> উদ্বিশ্ভমধঃখ্নাং মধাখ্নাং যদাঅকং। স্মাধ্নাং ন আতেতি সমাধিত্স্য লক্ষণং॥ ৩৩॥

উদ্বিশ্ব অর্থাৎ উপরিন্ধিত চক্সমর্য্যাদি গ্রাহ নক্ষত্রহিত কেবল শ্বামাত্র এবং অধঃশ্বস্ত অর্থাৎ নিমন্থিত পৃথিব্যাদি ভূত ভৌতিক পদার্থ শ্ব্য এবং মধ্যশ্ব্য অর্থাৎ দেহাদিশ্ব্য এতজ্ঞপ সর্বশ্ব্যাত্মক যে পরমাত্মা তাঁহাকে যিনি চিন্তা করেন তিনি সমাধিত হইয়াছেন অর্থাৎ ইহাকেই নিরালম্ব সমাধিত্বিত পুরুষের সক্ষণ বলিয়া জানিবেন।। ৩০ ।।

স্ন্যভাবিভীভাবাত্মা পুণ্যপাপৈ: প্রমুচ্যতে ॥ ৩৪ ॥

এতদ্রপ সর্ববৃত্যাত্মক পরমাত্মার ভারত্ত যোগী সমন্ত পুণ্যপাপ হউতে পরিমুক্ত হয়েন অর্থাৎ তাঁহার সম্বন্ধে বিধি নিষেধাদি শাস্ত্রের প্রস্তাবায় নাই।। ৩৪ ।।

### গ্রন্থকারের আভাস।

্ভগবতুক্ত সমাধিস্থিত পুরুষের লক্ষণ শ্রেবণ করিয়া পাও ুকুল-চূড়ামণি পার্থ-বীর তাহার তাঁৎপর্য্য অব্বোধ করিয়াও লোকহিতার্থে অন্ডিজের তায় হ্**ত**ঃ পুনর্কার ভগবীন নারায়ণকে জিজানা করিতেছেন।

# অৰ্জ্জুন উবাচ ৷

অদৃশ্যে ভাবনা নান্তি দৃশ্যমেতদ্বিনশ্যতি। অবর্ণমীশ্বরং ব্রহ্ম কথং ধ্যায়ন্তি যোগিনঃ। ৩৫।।

হে কেশব! যে ব্যক্তি যে বস্তু ক্রথন দর্শন করে নাই সে ব্যক্তি সে বস্তু
চিন্তা করিতে পারে না, সুতরাং যভাগি অনুষ্ঠা বস্তুর ভাবনা অসম্ভব হইল
এবং দৃষ্ঠা যে জগদাদি ভূতভৌতিক পদার্থ তাহাও বিনশ্বর; তবে যোগিগণ রূপাদি রহিত ব্রহ্মশ্বরপ সেই জগদীশ্বরকে কি প্রকারে খ্যান করেবেক; তাহা অনুগ্রহ পুরুক বিশেষ বোধের নিমিত্তে আমাকে উপদেশ করন্। ৩৫।

### গ্রন্থকারের আভাস।

অর্জ্রনের এতজ্ঞপ প্রশ্ন শ্রেবন করিয়া ভগবান নারায়ন তাহার বিশেষ বোধের নিমিত্তে পুনর্কার সালয় সমাধির লক্ষণ কহিতেছেন।

### জ্রভগবানুবাচ।

উদ্ধপুৰ্ণমধঃপূৰ্ণং মধ্যপুৰ্ণং যদাত্মকং। সৰ্ব্বপূৰ্ণং স আত্মেতি সমাধিস্থস্য লক্ষণং॥ ৩৬॥

ার্ঘনি উদ্ধাধো-মধ্যদেশাদি সর্ব্বত্তে পরপূর্ণ ভাবে বিরাজিত আছেন অর্থাৎ বিনি চক্রমুর্য্যাদি এই নক্ষত্র ও পৃথিব্যাদি ভূতভৌতিক পদার্থ সমূহের অন্তর্কাহে পরিপূর্ণভাবে অবস্থিতি করিতেছেন তিনিই আঝা, যে ব্যক্তি আঝাকে ভাদৃশরপে খ্যান করেন তিনিই সমাধিস্থ ইইয়াছেন অর্থাৎ তাংধর তাদৃশ ভাবনাকেই সালস্ব সমাধিস্থিত পুক্রধের লক্ষণ বলিয়া জানিবেন।। ৩৬।।

### গ্রন্থকারের আভাস।

সম্প্রতি অজ্জুন ভাগবত্ত সালম্ব ও নিরালম্ব এতত্ত্তর সমাধির লক্ষণ শ্রবণ পূর্বকৈ তত্ত্তয়েতেই দোষারোপণ করতঃ বিস্তারিতরূপে শ্রবণাক্তি-লাষী হইয়া পুনর্বার কহিতেছেন।

# অর্জুন উবাচ।

ন্যালম্বন্তাপ্যনিত্যত্বং নিরালম্ব্যা স্ন্যতা। উভয়োরপি দোষিত্বাৎ কথং ধ্যায়ন্তি যোগিনঃ॥ ৩৭ ।। হে কেশব। আমি সংশয় নির্ধিতে নিমর্গ হইয়া কিছুই অন্ধারণ করিতে পারিতেছি না, যেহেভুক আআ যদি সাকার হয়েন তবে তিনি অনিতা হই-লেন অথবা যদি নিরাকার হয়েন তবে শশবিষাণ তায় তাঁহার শৃক্তভাপত্তি হয় অতএব যোগিগণ তাঁহাকে কিরপ ভাবিয়া খ্যান করিবেন তাহা আমাকে রিশেব করিয়া বলুন।। ২৭।।

### গ্রন্থকারের আভাস !

অব্দ্রের এতজ্ঞপ প্রশ্ন শ্রেণ করিয়া ভগবান্ নারায়ণ তাঁহার বিশেষ বোধের নিমিত্তে পুনর্বার সালয় সমাধির লক্ষণ কহিতেছেন।

# প্রীভগবানুবাচ।

ক্ষমং নির্মালং কৃত্বা চিন্তমিত্বা হ্যনাময়ং। অহমেকমিদং সর্কমিতি পট্শ্যুৎ পরংসুখী॥ ৬৮॥

বিনি হৃদ্যুকে নির্মান করিয়া অর্থাৎ যিনি রাগছেবাদি রহিত হইয়া নিরা-ময় সচ্চিদানন্দ্ররূপ প্রমাত্মাকে খ্যান করতঃ অপনাকেই চরাচর ব্রহ্মাণ্ড স্বরূপ অবলোকন করেন, তিনি চিদ্মানন্দানুভবে প্রমস্থী হয়েন।। ৩৮।।

### व्यक्त्र उवाह।

অকরানি সমাত্রানি দর্কে বিন্তুং সমাগ্রিতাঃ। বিন্তুর্নবদেন ভিদ্যেত স নাদঃ কেন ভিদ্যতে॥ ৩৯॥ অব্রু কহিত্তিছেন।

হে কেশব! অকারাদি অক্ষর সকল স্মাত্রা ও বিন্দু যুক্ত হয়, ফলতঃ সেই বিন্দু ভিন্ন হইয়া নাদে সমস্থিত হয় কিন্তু সেই নাদ বিভিন্ন হইয়া কোপায় সমস্থিত হয় তাহা আমাকে অনুগ্রহ করিয়া উপদেশ করুন্।। ৩৯॥

### গ্রন্থকারের আভাস।

ভগবাৰ প্ৰীতৃষ্ণ অৰ্জ্জুনের এতজ্ঞগ প্ৰশ্ন প্ৰবেণ পূৰ্বক সেই নাদ যে ব্ৰক্ষেতে 'স্বয় প্ৰাপ্ত হয় ইহা বিভাৱ ক্রিয়া কহিতেছেন।

# উত্তরগীতা।

# **শ্রিভগবাত্র**বাচ :

জনাহতস্য শব্দস্য তস্য শব্দস্য যো ধ্বনিঃ।
ধ্বনেরস্তর্গতং জ্যোতি জ্যোতিরস্তর্গতং মনঃ।
ত্রমনো বিলয়ং যাতি ওদ্বিকোঃ পরমপদং।। ৪০।।
ভগবান কহিডেছেন।

্হে অব্দ্র্র ! অনাহত শব্দের যে নাদ তাহার মধ্যে জ্যোতিঃ অবস্থিতি করেন এবং সেই জ্যোতির মধ্যভাগে যে মনঃ থাকে তাহ। ব্রহ্মতে লয় প্রাপ্ত হয়; সেই লয়স্থানকেই বিষ্ণুর পরমপদ বলিয়া জানিবেন ।। ৪০॥

> ওঁ কারধ্বনিনাদেন বায়োঃ সংহরণান্তিকং। নিরাক্ষ্যং সমুদ্দিশ্য যত্র নাদো লয়ং গতঃ॥ ৪১॥

ওঁকার ধন্তাত্মক নাদের সহিত প্রাণ বায়ুর উদ্বিগমন ক্রমদ্বারা সেই নির্কি-শেষ ব্রহ্মকে উদ্দেশ করিয়া যে স্থলে সেই ওঁকার ধন্তাত্মক নাদ লয় প্রাপ্ত হয় সেই স্থানকে বিষ্ণুর পরমপদ বলিয়া জানিবেন।। ৪১ ॥

#### গ্রন্থকারের আভাস।

অক্সন্থান ভারবজ্ব জ্ঞান লাভ করিয়া অধুনা জীবের দেহশাল হইলে তাহার ধর্মাধর্মকণ অদৃষ্ট কোখায় গমন করে তাহা জ্ঞানিবার আকাজক্ষায় প্রশা করিতেচেন।

# অৰ্জ্জুন উবাচ।

ভিন্নে পঞ্চাত্মকে দেহে গতৈ পঞ্চমু পঞ্চধা। প্রানৈ বি মূক্তে দেহে তু ধর্মাধর্মো ক গচ্ছতঃ।। ৪২।।

### অৰ্জুন কহিতেছেন।

হে কেশব! প্রাণাদি পঞ্চ বায়ু কর্তু ক দেহ বিযুক্ত ইইসে অর্থাৎ পৃথিবী জল তেজঃ বায়ু নাকাশ এতৎ পঞ্চভূতাত্মক দেহ ঐ গাঁচে মিলিত ইইয়া লয় প্রাপ্ত ইইলে জীবের ধর্মাধর্মক্রপ অভূক, কাহার সহিত কোথায় গমন করে তাহা আমাকে কুপা করিয়া উপদেশ করুন্।। ৪২ ।।

# 'শ্ৰীভবানুবাচ।

ধর্মাধর্ম্মো মনকৈব পঞ্চভূতানি যানি চ। ইন্দ্রিয়াণি চ পঞ্চৈব যাশ্চান্যাঃ পঞ্চ দেবতা।। তাশ্চৈব মনসঃ সর্কো নিত্যমেঘাভিমানতঃ। জীবেন সহ গচ্ছন্তি যাবত্তত্ত্বং ন বিন্দৃতি॥ ৪৩॥

### শ্ৰীভগবান কহিতেছেন।

হে অব্দ্রুল ! যাবৎ জীবের তত্বজ্ঞান অর্থাৎ অপরোক্ষ রূপে আরু সাক্ষাৎকার না হয় ভাবৎ ধর্মাধর্মরপ অনৃষ্ট ও পঞ্চভূতের সন্থাংশ বিনির্মিত মনঃ
পঞ্চ জ্ঞানে দ্রিয় ও পঞ্চ কর্মেন্সিয় ও ইন্দ্রিয়াধিকাত্রী পঞ্চ দেবতা ( দিক্
বায়ু অক্ বন্ধণ অধিনীকুমার ) ইহারা অন্তরিন্দ্রিয়ারা নিতা অভিনান বশতঃ
লিক্ষ ন্রীরোপাধিক জীবের সহিত গমন করে; অর্থাৎ যাবৎ জীবের তত্ত্বজ্ঞান
প্রাপ্তি না হয় তাবৎ পূর্ব্বোক্ত ইন্দ্রিয়া মনঃ প্রাণাদির সমন্তিরপ লিক্ষণরীরে
আমি জীব্র বিলয়া একটি অভিমান থাকে, কিন্তু জীবের তত্ত্বজ্ঞান লাভদ্বার!
ভালিস্বরুণ ঐ অহস্কার নির্দ্তি হইলেই পূর্ব্বোক্ত মনঃ প্রাণাদি সকলেই
স্বীয়ব সার্বেণ লয় প্রাপ্ত হইয়া থাকে, সূত্রাং জীবের ভাল্তিরপ অহস্কার
বিনাশের সহিত ভাহার ধর্মাধর্মরূপ অদৃষ্টও বিনাশ প্রাপ্ত হয়। ৪০।।

### গ্রন্থকারের আভাস।

অধুনা অ**জ্জুন মহাশয় ল্রান্তিম্বরণ জীবের জীবত্ব পরিভাগ কিপ্রকারে** হয় ভাহা <mark>জাত হওনাভিলাবে ভগবানকে জিজ্ঞাসা</mark> করিতেছেন।

# वर्क्क न छवाह।

श्वावतः कर्मिरेश्वव यूक्तिशिष् नहत्राहतः।

ু জীবা জীবেন সিদ্ধান্তি স জীবঃ কেন সিদ্ধাতি ॥ ৪৪ ॥

আছুরুন কহিতেছেন।

হে কেশৰ কি ল সংক্রা দেহা ভিমানি যে জীব তিনি সমাধিন্থিত হইয়া এতছ -ক্রাঞ্জিত স্থাবর জন্মাদি যে কিছু চরাচর বস্তু আছে সেই নিখিল বিশা-ভিমানকে পরিস্তাগ করেন কিন্তু সেই জীবের ভ্রান্তিস্বৰুগ যে জীবন্ধ তাহা কাহার ছারা কি প্রকারে পরিস্তাক্ত হয় তাহা আমাকে বিশেষ করিয়া কাহার ছারা কি প্রকারে পরিস্তাক্ত হয় তাহা আমাকে বিশেষ করিয়া

# ইত্তরগীতা।

# শ্ৰীভগবানুবাচ :

মুখনাসিকয়োর্মধ্যে প্রাণঃ সঞ্চরতে সদা,। আকাশঃ পিবতি প্রাণং স জীবঃ কেন জীবতি।। ৪৫ ।

### ' শ্রীভগবান কহিতেছেন।

হে অৰ্জ্জুন ! মুখ নাসিকার নৈখ্যে যে প্রাণবায়ু সর্মদা বিচরণ করিতেছে জীবের তত্ত্বজ্ঞান লাভ হইলে পঞ্চত্ত-কালীন, আকাশ সেই প্রাণবায়ুকে পান করে অর্থাৎ সূত্যুকালে আকাশে সৈই বায়ু লয় প্রাপ্ত হয় সূত্রাং তৎকালে জীব আর কাহার দ্বারা জীবিত থাকিবেক ? জীবন ও প্রাণ এক পদার্থ, যেহেতুক একের অভাবে অনোর অভাব হয় অর্থাৎ জীবন থাকিলে প্রাণ থাকে এবং প্রাণ না থাকিলেও জীবন থাকে না ।। ৪৫ ।।

### গ্রন্থকারের আভাস।

অধুনা পাণ্ডুকুরুতিদক । পার্থবীর আকাশাতিরিক্ত পরমাত্মার স্বরূপ লক্ষণ অবগত ইইবার মানসে ভগবান 🗃 কৃষ্ণকে জিজ্ঞাসা করিতেত্থন।

# অৰ্জ্ব উবাচ।

ব্ৰহ্মাণ্ডব্যাপিতং ব্যোম বোন্না চাবেষ্টিভং জগৎ:। অন্তৰ্বহিস্ততো ব্যোম কথং দেব নিৰঞ্জন:।। ৪৬ ॥

### ज्ञा न कहिए एइन।

হে কেশব! ব্রহ্মাণ্ড ব্যাপিত যে আকাশ ওদ্ধার চরাচর বস্তুময় এই জগৎ বেষ্টিত আছে সূতরাং যদি আকাশ পদার্থ এতব্ ক্মাণ্ডের অন্তর্কাঞ্ স্থিত হইল তবে আকাশাতিরিক্ত আকাশের ন্যায় নির্মিন যে প্রমাঝা তিনি কি প্রকার বস্তু তাহা আমাকৈ উপদেশ করুন্। ৪৬॥

# শ্রীভগ্বানুবাচ।

আকাশোহ্যবৰাশন্চ আঁকাশব্যাপিতঞ্চ যৎ। আকাশস্ত গুণঃ শব্দো নিঃশব্দং ব্ৰহ্ম উচ্যতে । ৪৭ ॥ জীভগবান কহিতেছেন।

হে অব্দুনি! এই আকাশ অবকাশস্ত্রণ অর্থাৎ শূন্তস্থভাব, কিন্তু এই অবকাশস্ত্রপে এমত কোন অন্থলা পদার্থ আছে যাহাতে শক্ত্রণ অনুমিত হয়, যেহেতুক শূন্তপদার্থের শক্ষ্যণ থাকা অসম্ভব, ফলতঃ সেই অনুমান পদার্থকেই আকাশ কহা যায়; কেননা আকাশের কার্য্য বায়ুতে কেবল শক্ষ ও শার্ম তুইটি শ্বণ থাকিলেও যথন বায়ুর্ রূপ নাই তথন তৎকারণ আকাশেরও যে রূপ নাই ইহা বলা বাহুল্য মাত্র। অভএব সেই অনুশা আকাশেরও যে রূপ নাই ইহা বলা বাহুল্য মাত্র। অভএব সেই অনুশা আকাশের কেবল শক্ষমাত্র একপ্তণ কিন্তু যিনি শক্ষরহিত সর্ব্ব্ব্যাপি পদার্থ অর্থাৎ যাহাতে এই আকাশ ও বায়বাদি সমুদায় ভূত ভৌতিক পদার্থ অব্দ্বিতি করিতেছে তিনিই ব্রহ্ম বলিয়া কথিত হয়েন। ইতিলোকাথ।

হে অব্রুন! যদি ত্মি সেই সর্বব্যাপি ব্রহ্মপদার্থের সন্তা চর্মচক্ষু-দ্বারা দশন করিতে অভিলাষী হও তবে মনোযোগ পূর্কক আমার বাক্য শ্রেবণ কর। যদি বল নিরাকার সর্ক্রাণাপি অথচ বাক্য মনের অগেচের যে ব্রহ্মপদার্থ ভাঁহাকে চর্মচকুদ্র রো যে দশন করিতে পারা যায় এতদ্রণ বাক্য বেদরিরুদ্ধ হয়। তাহার উত্তর এই যে আমিই স্বয়ঞ্চ বেদন্বরূপ ; বিশে-ষতঃ বেদাদে শাস্ত্রসমূহে তিনি স্বপ্র<mark>কাশ বলিয়।</mark> কথিত আছেন, অতএব যিনি রপ্রকাশ ও যাঁহার প্রকাশদারা এই অধিল ব্রহ্মাণ্ড প্রকাশ পাইতেছে তাঁহাকে যে চর্ম্মচকুষারা দর্শন করিতে পারা যায় না বরং এতজ্ঞপ বাকাই বেদবিরুদ্ধ হয়: অতএব তুমি স্থিরচিত্তে আমার বাক্যের তাৎপর্য্য অবধারণ করিয়া সেই নিরাকার নির্ফিশেষ ব্রহ্মপদার্থের সত্ত্বা দর্শন কর। ফলতঃ ভাঁহার ম্বরূপ বাকা মনের অগোচর বটে। হে অক্সর্কুন্! তুমি এবং আমি উভয়ে উপবেশন করিয়া আছি, কিন্তু আমারদিপের উভয়ের মধ্যে যে শৃত্যস্বরূপ স্থান আছে তন্মধ্যে তুমি কি দর্শন করিতেছ ? যদি বল ইহার মধ্যে কিছুই নাই; হে জুল্জুন ! ভূমি এমড কথা বলিও না, বেহেতৃক এই শৃত্য द्यान्तव मत्था जन्मा काम वरः वायु ७ मृ छका जमानित ऋक शतमानू আছে, कनणः जारा आवामित्तव पृष्ठे रहेटलाइ ना, किस्तु यारा पृष्ठे रहे-তেছে সেই স্বপ্রকাশস্বরূপ শৃক্ষের সত্ত্বাকেই তুমি ব্রহ্ম বলিয়া অবধারণ কর। ইহাতেও যদি ভূমি এমত আগত্তি কর যে ইহার মধ্যে শ্নাবাতীত অপর'কিছু মাত্র দৃষ্ট হইতেছে না তবে পুনর্বার প্রকারান্তবে কহিতেছি এবণ কর। শৃষ্ঠ मस्मत वर्ष वजार वर्षार किंदूडे नहि, किंदु याहा किंदूडे नहि जाहा मनूर्यात দৃষ্ট হইবে কেন ? বিশেষতঃ এই পুণাভূমি ভারতরর্ঘমধ্যে কিছুই নয় বলিয়া অতি প্রাচীন কালাবধি নরবিষাণ শশ্বিষাণ খপুষ্প ও যেটেইকাও প্রভৃতি ক-क्र अल् म द्वारीन अमार्थित नाम প्राम्ब जारह, वास्तिक खे अमार्थ मस्ट्रित স্থা নীই বলিয়া ক্মিন্কালে কেহ তাহা দর্শন করিতে পারেন নাইঃ দর্শন করা দূরে থাকুক বরং কেহ কখন বুজিছার! ঐ পত্নাহীন পদার্থ শুলির আকার প্রকার অনুমান করিতেও সক্ষম হয়েন নাই। অতএব হে অব্দ্রুন! সেই দক্তিদানদ্যরূপ ব্রহ্মপদার্থে এই দ্রান্তরূপ আকাশ অবিন্তিতি করিতেছে বলিয়া তাঁহার সন্ত্রাতেই আকাশের সন্ত্রাদিলি ইইতেছে। সন্ত্রা ইইতে শ্রাকে জিন্ত করিয়া তাহার স্বরূপ বিবেচনা করিয়া দেখিলে ভাহা আর এক্ষণকার মত দূর্য্য ইইবেক না যেহেতুক তাহা খপুল্পের ন্যায় অলীক পদার্থ। অতএব শ্রাতীত যে সর্ব্ব্রাপি স্প্রকাশ পদার্থকে তুমি দর্শন করিতেছ এবং এই অথিল ব্রহ্মান্ত যাহাতে অবন্থিতি করিয়া প্রকাশিত ইইতেছে সেই সন্ত্রারূপি পূর্ণমঙ্গলম্বরূপ পদার্থকেই ভূমি ব্রহ্ম ব'লয়া জ্ঞাত হও। ইতি নিগুড় তাৎ-পর্য্যার্থ। ৪৭।।

### গ্রন্থকারের আভাস।

বাহ্য বস্তুর সহিত মনুষ্যের মনের কোন সম্বন্ধ নাই এবং মনের সহিত বাহ্য বস্তুরও কোন সংস্রব নাই সুত্রিং পূর্কোক্ত প্রকারে আকাশাদি ভূত ভৌতিক পদাথের মন্ত্রা দর্শনে ব্রহ্মদর্শন সিদ্ধ হইলেও তদ্যারা জীবের মনের মায়িকতা (অজ্ঞানতা) বিনাশের সম্ভাবনা বিরহ। অভএব সেই সর্ক্র ব্যাপি সাচ্চদানন্দ্ররপ ব্রহ্মপদার্থকে যেরপে জীব আপন মনোমধ্যে প্রভ্যান ক্ষরপে দর্শন করিয়া অজ্ঞানরহিত হয়েন অধুনা ভগবান্ নারায়ণ তাহা বিস্তার করিয়া কহিতেছেন।

> ইন্দ্রিয়াণাং নিরোধেন দেহে পশুন্তি মানবাঃ। দেহে নক্টে কুতোবৃদ্ধিবুদ্ধিনাশে কুতোহজ্ঞতা।। ৪৮ ॥

যোগিরণ প্রথমতঃ ইন্দ্রিয় সমূহের নিরোধদ্বারা ক্লেমধ্যে সেই সচিদানন্দ স্বরূপ প্রমান্তাকে অবলোকন করেন্, তদনস্তর সেই অপ্ররোক্ষ ভত্ত্বজ্ঞানির দেহ নই ইইলেই দেহের সহিত তাহার বৃদ্ধি বিনই হয় সূতরাং বৃদ্ধি বিনই ইইলে তাহার অজ্ঞান্তা আর কি প্রকারে থাকিতে গারে ? অর্থাৎ তৎকালে জীব নির্বাণমুক্তি লাভ করিয়া ব্রংক্ষর সহিত্তিক্ত্রত হয়েন। ৪৮।।

### গ্রন্থকারের আভাস।

পূর্ব্বে ৪০ ষংখ্যক লোকে জগবান শক্ষারা যে ব্রহ্ম প্রতিপাদন করিয়াছেন অজনুন মহানীয় তাহার অসম্ভাবনা বোধে প্রশ্ন করিছেছোন। করিতেছেন।

# ় খজ্জ ুন উবাচ।

দন্তোষ্ঠতালুজিহ্বানামাম্পদং যত্র দৃশ্যতে। অক্ষরত্বং কুতত্তেবাং ক্ষরত্বং বর্ত্ততে সদা॥ ৪৯॥

. च**क**ून कहिर्छिहित।

হে কেশব! যখন প্রস্তাক দৃষ্ট হইতেছে যে আঁকারাদি ধ্রস্তাত্মক অক্ষর সমূহ কণ্ঠ তালু দন্তোষ্ঠ জিহ্নাদি স্থানকে আশ্রেষ করিয়া উৎপন্ন হইতেছে তথন তাহারদিলের অক্ষরত্ব অর্থাৎ অবিনশ্বরত্ব কি প্রকারে মন্ত্রব হইতে পারে বরং মর্ফাট তাহারদিগকে বিনাশ্য বলিয়া কহিতে হইবেক।। ৪১।।

# 🗐 ভগবানুবাচ।

অঘোষমব্যঞ্জন মস্বরঞ্চ অতালুকঠোষ্ঠমনাদিকঞ্চ। অবেথজাতং পরমুম্মবর্জ্জিতং তদক্ষরং নক্ষরতে কথিতং।। ৫০।।

### **্রিভ**গবান ক হিতেছেন।

হে অব্দ্র্ন ! অঘাষ অর্থাৎ উচ্চার্ন প্রথম্ব নাদাদি রহিত ও ককারাদি বাঞ্জন ও অকারাদি স্বরবর্ণাতীত এবং স্বর ব্যঞ্জনাদি বর্ণের উৎপত্তিস্থান যে কণ্ঠ তালু নাসিকাদি অইবিধস্থান তদ্যতিরিক্ত ও রেখাতীত ও উন্মবজ্জিত অর্থাৎ শ ব স হকার একচে তুইয় বায়ুপ্রধান বর্ণ বজ্জিত এতক্রণ সর্ববিজ্জিত অথচ প্রবন্ধার লক্ষ্য হয়েন যে ব্রক্ষ তাহাকেই অক্ষর অর্থাৎ অবিনশ্বর বিলয়া জানিবেন বেহেতুক তিনি ক্ষয়োদয় রহিত হয়েন। কলতঃ আমি ভোমাকে ককরাদি অক্ষরসমূহের অক্ষরত্ব কহি নাই।। ৫০ ।।

# গ্রন্থকারের আভাস।

অধুনা বোগিগণ সর্ববাপি পরমাত্মাকে আপন হৃদয় স্থিত জানিয়া কিপ্রকারে নিজিপ্রাপ্ত হয়েন অব্দুন মহাশয় জীকৃষ্ণকে ভাহা কিজায়। করিতৈছেন।

### অৰ্জুন উবাচ 🕟

জ্ঞাত্বা সর্বগতং ব্রহ্ম সর্বভূতাধিবাসিতং। ইন্দ্রিয়াণাং নিবোধেন কথং সিধ্যন্তি যোগিনঃ॥ ৫১॥ অক্ট্রুন কহিতেছেন।

হে কেশব! যোগিগন ইন্দ্রিয়-নিরোধ-দার। পৃথিব্যাদি সমুদায় ভূত ভৌতিক পদার্থময় এত দু ক্ষাগুগত ও সকল জীবের হৃদয়পদান্থিত সেই নির-বয়ৰ ব্রহ্মপদার্থকে জ্ঞাত হইয়া কি প্রকারে নির্বাণমুক্তি লাভ করেন তাহা-আমাকে উপদেশ করেন।। ৫১ ।।

# শ্রীভগবানুবাচ।

ইন্দ্রিয়াণাং নিরোধেন দেহে পশ্যন্তি মানবাঃ। দেহে নক্তে কুতো বুদ্ধি বুদ্ধিনাশে কুতোহজ্ঞতা॥ ৫২॥

### প্রীভগবান কহিতেছেন।

হে অব্দ্র্যা যোগিগন প্রথমতঃ ইন্দ্রিয় সমূহের কার্যা নিরোধদারা দেহমগে সেই সচিচদানক স্বরূপ পর্মাত্মাকে সাক্ষাৎকার করেন ভদনন্তর যৎকালে সেই অপরোক্ষ তত্ত্বজানির দেহ নাশ হয় তৎকালীন দেহের সহিত তাহার বৃদ্ধিও স্বীয় কারণে লয়প্রাপ্ত হইয়া থাকে, মূতরার্থ বৃদ্ধি লয় প্রাপ্ত হইলে তাহার অজ্ঞানতা আর কি প্রকারে থাকিতে পারে ? অর্থাৎ তত্ত্বজ্ঞান লাভে অক্টান নির্দ্ধি হইলে দেহনাশকালীন জীব নির্বাণমুক্তি লাভ করিয়া ব্রহ্মের সহিত একীভূত হয়েন।। ৫২ ।।

### গ্রন্থকারের আভাস।

জীবগ্ন কোন্কাল পর্যান্ত ইব্রিয়-নিরোধদ্বারা প্রমান্ধার চিন্তা করিবেন ভগবান জীকৃষ্ণ তাহা অর্জ্রনকে কহিতেছেন।

> তাবদেব নিরোধঃ স্থাৎ যাবন্তত্ত্বং ন বিন্দতি। বিদিতে চ পরে তত্ত্বে একমেবানুপশাতি॥ ৫৩॥

হে অব্দ্র । যাবৎ জীবের অপরোক্ষে তত্ত্তান লাভ না হয় তাবৎ তাহ্বার ইন্দ্রিয়-নিরোধদারা পরমাঝাকে চিন্তা করা কর্ত্তব্য, পরে যখন তাঁহার। প্রস্তৃক্ষরণে তত্ত্ব বোধ হয় তথন তিনি জীবাঝার সঞ্চিত পরমাঝাকে অভিয় রূপে দর্শন করেন অর্থাৎ তঃকালে তিনি একমাত্র সর্ক্রাণি ব্রহ্মপদার্থের সহিত অভিনুহইয়া অবস্থিতি করেন, মুতরাং তৎকালে তাঁহার আর ইচ্ছিয় নিরোধের আবশ্রকতা থাকে মা।। ৫৩।।

### গ্রন্থকারের পাভাস।

তৎকালে তাহার ইচ্ছিয় নিরোধের কেন আবশ্যকতা থাকে ন। অধুন। ভরবান তাহা কহিতেছেন।

> নবছিদ্রান্থিতা দেহাঃ স্নুবস্তে জালিকা ইব। ত্রন্তানের ন শুদ্ধং স্থাৎ পুমান্ ত্রন্ধান বিদ্বতি॥ ৫৪॥

হে অর্জ্রন! বে প্রকার ছিত্রযুক্ত অলপাত্র হইতে নিরস্তর বারি ক্ষরিত হয় সেই প্রকার ইন্দ্রিয়রপ নবছিত্রযুক্ত দেহঘট হইতে সর্বনদাই জীবের জ্ঞানবারি ক্ষরিত হইতেচে স্মৃতরাং যাবৎ পুরুষ ইন্দ্রিয় নিরোধদ্বারা ব্রক্ষের স্থায় বিশুদ্ধ অর্থাৎ দেহাভিমান ও রাগ্যন্থোদি বহিত না হয়েন তাবৎ তিনি সচিদানন্দ্ররূপ ব্রক্ষপদার্থকে জানিতে সক্ষম হয়েন না।। ৫৪।।

#### গ্রন্থকারের আভাস।

অধুমা ভগৰাম একুক্তজীবন্দুজ পুরুষের পৌচাদির অনাবশ্যকতা কহি-ভেছেন।

> অত্যস্তমলিনো দেহে। দেহী স্বত্যস্তনির্মালঃ। উভারোরস্তরং মন্ত্রা কন্ত্য শৌচং বিধীয়তে।। ৫৫ ।।

হে অক্স নু । মদমূত্রের আখারহেতুক এই পাঞ্চাতিক দেহ অতিশয় মদিন কিন্তু এতদেহে চৈত শুরুপি যে আআ অহিবাস করিতেছেন সুখতুঃ-খাদি সংসারধর্ম রহিতত হেতু তিনি অক্সন্ত নির্মাস হয়েন। যে পুরুষ তত্ত্তভান লাভদারা দেহ ও আআর এতজ্ঞাপ অন্তর্ম বৃশির্মাছেন তিনি আর কাহার শৌচাশোচ বিধান করিবেন? অর্থাৎ স্থানাদিদ্বারা মদিন দেহেরই শুদ্ধি হয় কিন্তু স্বভাবতঃ পরিশুদ্ধ যে আআ তাহার আর শৌচাদির প্রয়োজন

সুৰোধানুবাদে এইপৰ্যান্ত ব্ৰহ্মাণ্ড পুৱাণোক্ত উত্তরগীতার প্রথমাধ্যায় সমাপ্ত হইল।

# দিতীয়োধ্যায়: ৷

#### --

### গ্রন্থকারের আভাস।

অধুনা অজ্জ ুন মহাশয় 🗟 কৃষ্ণকে জীবের ব্রহ্মত্ব প্রাপ্তির প্রমাণ জি-জ্ঞাসা করিতেছেন।

# वर्क्त्न उवाह।

জ্ঞান্থা নর্বগতং ব্রহ্ম সর্বজ্ঞং পারনেশ্বরং।
ভাহং ব্রহ্মেতি নির্দ্দেষ্ট্রং প্রমাণং তত্র কিং ভবেৎ।। ১ ॥
অজ্জুন কহিতেছেন।

হে কেশব! জীবাজা তত্ত্বস্যাদি মহাবাক্য বিচারন্ধারা সেই পরব্রক্ষকে সর্বাগত ও সকান্তর্যামী ও সকলের বুদ্ধিরন্তির নিয়ামকরণে জ্ঞাত হইয়া '' আমিই সেই ব্রহ্মগাদার্থ ,, এতক্রগ যে নির্দ্ধেশ করেন ভাহার প্রমাণ কি আছে ? অর্থাৎ নির্দ্ধিকার পর্মাজার সহিত সবিকার জীবাজার কি প্রকারে ঐক্য সম্ভব হয় তাহা আমাকে উপদেশ করুন।। ১ ।।

# জ্রীভগবানুবাচ।

যথা জলে জলং কিন্তুং কীরে কীরং মৃতে মৃতং। অবিশেষো ভবেৎ তত্ত্বে জীবাত্মপ্রমাত্মনোঃ। ২।।

### 🔊 ভগবান কঞ্ছিছেন।

হে অজ্জুন! যে প্রকার কোন পার্ত্ত হৈতে জালে জল, ক্ষীরে ক্ষীর ও মৃতে মৃত নিকেল কুরিলে তাহা মিশ্রিত হইয়া অবিশেষ হয় তক্ষণ তত্ত্বজান লাভ হইলে পরমাত্মা ও জীবাত্মা এতত্ত্ত্বের ঐক্য সম্ভব হয়, অর্থাৎ যে প্রকার পাত্রস্থিত জল ও নদীর জল এতত্ত্ব্য কল এক বস্তু ইইলেও পাত্রস্কপ উপাধিদ্বারা নদীজন হইতে পাত্রস্থিত জ্বল ভিন্ন হয় তঁজেপ প্রমাঝা ও জীবাঝা এতত্বভাষেই নির্কিশেষ চৈত্তন্ত হইলেও অবিভারেগ উপাধিস্থিত বলিয়। তর্জ্ঞানের পূর্মাবস্থায় প্রমাঝা হইতে জীবাঝাকে ভিন্ন বলা যায় পশ্চাৎ তত্ত্বজ্ঞান-লাভে অবিভা উপাধি ক্ষয় হইলে পাত্রচ্যুত জলের জল-মিজিতের স্থায় জীবাঝা প্রমাঝার সহিত নির্কিশেষ হয়েন।। ২০।।

> জীবে পরেণ তাদাল্ম্যং সঝগং জ্যোতিরীশ্বঃ। প্রমাণলক্ষণৈ ক্রেরিং স্বয়মেকাগ্রবেদিনা।। ৩ ।।

হে অব্দ্রুন! যিনি একাগ্রচিত্ত হইয়া শান্তবাকারণ প্রমাণ লক্ষণদারা পরমাআর সহিত জাবাঝার ঐক্যানুভব করেন সর্বব্যাপি জ্যোতির্ময় জগদার্থর বয়ং তাঁহার নিকট প্রকাশিত হয়েন। অর্থাৎ যেহেতৃক ঘটাদি জড়পদার্থের প্রায় পরমাঝা জ্যের নহেন অতএব তত্ত্বমস্যাদি মহাবাকা বিচারদারা নিরন্তর, জীবাঝার সহিত পরমাঝার ঐক্যানুভবরপ সাধনানুষ্ঠান করিবকে, গশ্চাৎ সেই সাধনদারা চিক্তুদ্ধি হইলে পরমাঝা বয়ং সেই সাধকের নিকট প্রকাশিত হয়েন। যে প্রকরে ঘটাদি জড়পদার্থ দর্শন করিতে হইলে চক্ষুপ্ত প্রদাণাদ একটি জ্যোতি এই উভয় পদার্থের প্রয়োজন হয় কিয়ে দীপাদি জ্যোতিঃ পদার্থকে দর্শন করিতে একমাত্র চক্ষু ব্যতীত অত্য কোন জ্যোতির প্রয়োজন থাকে না; সেই জ্যোতিঃ পদার্থ বয়ং প্রকাশিত হয় ভক্ষপ জ্ঞাড়া এবং জ্ঞানান্তরের অভাবহেতু পরমাঝা অজ্যেয়; সূত্রাং মনোদ্বারা কেহ তাঁহাকে জানিতে সক্ষম হয়েন না; দীপাদি জ্যোতিঃ পদার্থের স্থায় তিনি বয়ং প্রকাশিত হয়েন। ইতি তাৎপর্যার্থ।। ৩ ।।

জ্ঞানেইনৰ ভবেজ্জেয়ং বিদিদ্ধা তৃৎক্ষণেনতু। জ্ঞানমাত্রেণ মুচ্যেত কিং পুনর্বোগধারণং ॥ ৪ ॥

হে অর্ক্রন! জীবাআর দিহত প্রমাআর এতদ্রপ ঐক্যানুভবাআক জ্ঞানদ্বার যথন প্রমাআ স্বয়ং জ্ঞের হয়েন তথন সধিক তাহাকে অপরোচ্ছ জ্ঞাত হইয়া সেই জ্ঞানদ্বারাই জীবন্ধ জ হয়েন স্তরাং পুনর্কার তাহার আর যোগধারণাদি সাধনানুষ্ঠানের প্রয়োজন থাকে না।। ৪।।

> कारनन मीপिए एनटर दृक्ति व काममिश्राः। बक्तकानाधना विषात्रिम्ट्र कर्मवक्तनरः॥ १॥

# উত্তরগীতা।

হে অজ্জুন । তত্ত্বজানি পুরুষের বুদ্ধি ব্রেক্ষেতে সমন্বিত। ও জ্ঞানজ্যোতি র্যারা দেহ প্রদীপ্ত হইলে তিনি সেই ব্রহ্মরণ জ্ঞানারিদ্বাদ্ধা সমুদার শুভাশুভ কর্মবন্দনকৈ ভ্রমাৎ করেন।। ৫ ॥

ততঃ পবিত্রং পরমেশ্বরাথা
মদ্বৈতরপং বিমলান্বরাতং।
যথোদকে তোয়সমুপ্রবিষ্ঠং
তথাঅরপো নিরুপাধি সংস্থিতঃ॥ ৬ ॥

হে অজ্জুন : তদনস্তর নির্মাল আকাশের ন্যায় পবিত্র ও দর্কব্যাপি থে পরমাত্মা তাঁহাকে প্রস্তাক্ষরপে জানিয়া জলে জল-প্রবিষ্টের ন্যায় তত্ত্বজানি পুরুষ উপাধিরহিত হইয়া আত্মরূপে দেই পর্মত্মাতেই সংস্থিভ হয়েন।। ৬।। •

> আকাশবৎ স্থ্যশরীর আত্মা ন দৃশ্যতে বায়ুবদন্তরাআ। সবাহ্যচাভান্তর নিশ্চলাআ। অন্তর্মুখঃ পশ্যতি তত্ত্বমৈক্যং।। ৭ ।

হে অজ্জুন! পরমাত্মা আকাশের স্থায় স্ক্লশরীরী সুতরাং কাহারো নমনগোচর হয়েন না এবং বায়ুবৎ যে অস্তরাত্মা অর্থাৎ মনঃ তিনিত্ত দৃশ্য পদার্থ নহেন কিন্তু যিনি বাহাড়ান্তর স্থিত হইয়া অর্থাৎ নির্ক্তিকপ সমা-থিস্থিত হইয়া নিশ্চলাত্মা হয়েন সেই অন্তর্মুপ্রচিত্ত মহাযোগী তত্ত্তয়ের একাতা জানেন।। ৭।।

> যত্র তত্র মৃত্তাজ্ঞানী যেন বা কেন মৃত্যুনা। যথা দর্ব্বগতঃ ব্যোম তত্র তত্র লয়ং গতঃ॥ ৮ ॥

হে আক্রেন্! যে প্রকার একমাত্র সর্বব্যাপি আকাশ পদার্থ ঘট পট মঠাদি আশেষ উপাধিগত হইয়াভিন্ন হইলেও তদ্ধুৎ উপাধিনাশে সেই মহাকাশে লয় প্রাপ্ত হয় তজ্জপ তজ্জানি পুরুবের যে কোন স্থানে যে কোন প্রকারে মৃত্যু হউক দেহরণ উপাধি বিনাশে তিনি সেই সর্বব্যাপি পরমা-স্মাতেই লয় প্রাপ্ত হয়েন।।৮।।

শরীরব্যাপি চৈতক্তং জাগ্রদাদি প্রভেদতঃ।
ন ছেকদেশবর্ত্তিত্ব মন্তব্যতিরেকতঃ॥ ৯॥

হে অন্তর্ন ৷ দেহবাপি যে চৈতক্ত অর্থাৎ জীবাত্মা তাঁহাকে অন্য বাতি রেকদারা জাঞ্রৎ স্বপ্ন সূবৃত্তি প্রভেদে তিন অবস্থার অতীত বলিয়া জানি-বেন। যে একার অনুয় বাভিরেক দারা জ্ঞাত হইতে পারিবে তাহা কহি-তেছি শ্রেণ কর। হে অব্রেণ বুধাবস্থার এতং সূলদেহ বিষয়ক জ্ঞানের অভাব হইলেও তৎকালে স্থাসাক্ষিত্রণে প্রকাশমান আত্মার যে বিভাষানতা তাহাকে এম্বলে অবয় কহা যায় এবং আত্মার বিদ্যমানতা থাকিলেও স্থল-দেহ-বিষয়ক যে জ্ঞানের অভাব তাহাকে ব্যতিরেক কহা যায়। এই অবয় বা তিরেকদ্বারা স্পাইকেপে জানা যায় যে জাগ্রাদবস্থায় জীব যে স্থলদৈহে অভিমান প্রকাশ করেন সেই মূল দেহ হইতে আত্মা ভিন্ন হয়েন। এইঞ্চ সুষ্প্তি অব-স্থাতে কুল্লদেহ ( পঞ্চ জ্ঞানে শ্রিয় পঞ্চ কর্মে শ্রেয় পঞ্চ বায়ু এবং মন ও বুদ্ধি **७३ मक्षम्मावयवरक मिक्रमंदीद व**। स्कर्मर कश यात्र ) विषयक ख्रांटनत অভাব হইদেও তদবস্থায় দাক্ষিরণে প্রকাশমান আত্মার যে বিদ্যান্তা ভাহাকে এন্থলে অন্তম বলা যায় এবং আত্মার বিদ্যমানতা থাবিলেও স্থক-শরীর বিষয়ক খৈ জ্ঞানের অভাব তাহাকে ব্যতিরেক কহা যায়। এই অন্তয় ব্যতিরেকদারা জানিতে পারা যায় যে স্বপ্পাবস্থাতে জীব যে স্ক্রেশরীরে অভি-মান প্রকাশ করেন আত্মা তাহা হইতে ভিন্ন হয়েন। অপিচ সমাধিকালে আনন্দময়কোষ অর্থাৎ কার্পদেহরূপ অজ্ঞান বিষয়ক জ্ঞানের অভাব হই-নেও তদবস্থায় সাক্ষিরণে প্রকাশমান আত্মার যে বিদ্যমানত। এম্বলে অনুম বলা যায় এবং আত্মার বিদ্যাদানতা সত্ত্বেও কারণশরীররূপ অজ্ঞান বিষয়ক যে জ্ঞানের অভাব তাহাকে ব্যতিরেক কহা যায়। এই অস্বয় ব্যতিরেকদ্বারা বুঝিতে পার। যায় যে সুযুগ্তিকালে ভীবের যে কারণ-শরীর থাকে আত্মা তাহা হইতে ভিন্ন হয়েন। হে অব্দুন! এই দিন প্রকার অন্তর ব্যতিরেকদারা আত্মানে জাগ্রৎ স্বপ্ন সুবৃত্তি এই তিন অবস্থার অভীত বনিয়া क्रांनिद्वन । ইতি তাৎপর্যার্থ ॥ ৯॥

### গ্রন্থকারেই আভাস।

অধুনা ভাগনান জ্বাক্তান প্রাপ্তির প্রথম সোপান স্বরূপ নাসিকার্গ্রে দৃষ্টি বিক্লেপ করার ফল কহিছেছেন।

### উত্তরগীতা।

মুহূর্ন্তমিপি যো গচ্ছেলাসাগ্রে মনসা সহ। সর্বাং তরতি পাপ্যানং তক্ত জন্মশতার্ক্তিতং ॥ ১০ ॥

হে অব্দুন ! যিনি মুহুর্ত্তকালও মনের সহিত নাসাথে গমন করেন অর্থাৎ চৈত্ত ভোটিঃ অনুভব কর্প্লার্থ নাসিকার অঞ্চাগে ভূষি নিক্ষেপ করেন তিনি শত জন্মাবিদ্ধত সমুদায় পাপরাশি হইতে বিমৃক্ত হয়েন। ১০।

#### গ্রন্থকারের আভাস।

অধুনা ভগবান ব্রক্ষজ্ঞান সাধনের দ্বিতীয় সোপান ব্রুপ । নাজীপ্রভিতির নাম ও স্থানাদি কহিতেছেন।

> দক্ষিণা পিঙ্গলানাড়ী বহ্নিমগুলগোচরা। দেব্যানমিতি জ্ঞেয়া পুণ্যক্রমানুসারিণী।। ১১।।

হে অজ্ঞান! দেহের দক্ষিণাংশে অর্থাৎ দক্ষিণ পদের নিমুদ্ধানাবিধি মন্তক্ষিত সহস্রদল পত্মপর্যান্ত বিজ্ঞীণ পিক্ষা নামী যে নাড়ী আছে বহিন্দিওলের নাায় প্রাকাশবিশিক্ষা। অর্থাচ পুণাকর্মানুসারিণী সেই নাড়ীকে দেবখান বিশ্বা জানিবে। অর্থাৎ ঐ পিক্ষা নাড়ীতে মনকে, স্থাপন করিয়া যে সাধক উত্তমরূপে সাধনা করেন তিনি দেবতার স্থায় আকাশমাণে অরোহণপূর্বক সর্বত্ত গতিবিধি করিতে সক্ষম হয়েন তৎপ্রযুক্ত ঐ পিক্ষা নাড়ী দেবখান বিশ্বা কথিত হয়। ১১।।

ঈড়া চ বাম নিশ্বাস সোমমগুলগোচরা। পিভৃযানমিতি জ্ঞেয়া বামমাঞ্জিত্য তিন্ঠতি। ১২ ॥

দেহের বামাংশে অর্থাৎ বামণদতলাবধি মন্তকন্তিত সহস্রদ্ধল পঞ্জপর্যান্ত বিন্তীর্ণা যে ঈড়া নামী নাড়ী আছে চক্ষ্রমণ্ডলের স্থায় অপ্প প্রকাশবিশিক্ষা অবচ বামনাসিকান্থিতা সেই নাড়ীকে পিছ্যান বলিয়া জানিবেন।
অর্থাৎ অপ্প প্রকাশবিশিক্ষা ঐ ইড়ানাড়ীতে মনকে স্থাপন করিয়া যে
সাধক উত্তমরূপে সাধনা করিতে পারেন তিনি গগণমাগে আরু চইয়া পিছ লোকস্থান চক্রমণ্ডলপর্যান্ত গমন করিতে সক্ষম হয়েন এত রিমিন্ত ঐ ইড়ানাড়ী পিছ্যান বলিয়া কথিত হয়।। ১২।। গুদস্য পৃষ্ঠ ভাগেং শিষন্ বীণাদপ্তম্য দেহভূং। দীর্ঘান্থি মুর্দ্ধি পর্যান্তং ব্রহ্মদণ্ডেতি কথাতে।। ১৩ ॥ তম্মান্তে সুষিরং স্ক্রমং ব্রহ্মনাড়ীতি সুরিভি:॥ ১৪ ॥

শৈপ্রকার বীণাযম্বের জলাবু হইতে বীণাদণ্ড নামক একখানি দীর্ঘ কাঠ ল'ছত থাকে তজেপ জীবের মূলাধার অবিধ মন্তকপর্যার বিস্তীপ দৈহধারণ কারি যে দীর্ঘ অন্থি আছে মেরুদণ্ড নামক সেই অন্থিই ব্রহ্মদণ্ড বলিয়া কথিত হয়। ঐ ব্রহ্মদণ্ড নামক অন্তির মধ্যদিয়া যে স্থান্তিত্র আছে, মন্তব্দ মুলুধার পর্যান্ত বিস্তীপ সেই হিজ্ঞান্তর্গতা নাড়ীই বুধগণ কর্ত্ত্ব ব্রহ্মনাড়ী অর্থাৎ মুমুমা বা জ্ঞাননাড়ী বলিয়া কথিতা হয়। ১০। ১৪।

ঈড়াপিকলয়োর্মধ্যে সুষ্ম। সূক্ষরপিনী। দর্ম প্রতিষ্ঠিতং যশ্মিন্ দর্মগং দর্মতোমুখং।। ১৫ ।।

হে অজ্জুন! বাম'ক্ষিতা ঈড়া ও দক্ষিণাক্ষিত পিকলা এতত্ত্য নাড়ীর মধ্নদেশে অভিনয় সুক্রপিনী যে সুযুদ্ধা নাড়ী তাহাতেই সমস্ত জ্ঞান-ৰাড়ী প্ৰতিষিতা আছে, এবং সেই ৰাড়ী হইতেই অসংখ্য স্থক্ষৰ নাড়ী সর্কা ভোমুখ হইরা শরীরের সম্বাবয়বে গমন করিয়াছে। অর্থাৎ জীবের মন্তকস্থিত সহস্র- দল পথ- ट्रेंट क्रियन: यूक इहेश (मङ्गाध्व ছिদ্রমধ্য य ध्यनी ( অতিস্কল্প না জীবিশেষ ) প্রবিষ্টা হইয়াছে ভাহাকেই সুষন্নানাড়ী কহা যায়। ঐ ধমনীহইতে প্রথমতঃ নয় গোছা ধমনী উৎপন্ন হইয়া চকুরাদি ইক্রিয় ममूर् भमन कतियाहि जन्दाता पर्मनानि देखियकारी मन्भन देय। जननस्त মেরদভের প্রত্যেক গাঁইট হইতে যে এক২ যোড়া পঞ্চরান্থি উৎপন্ন হইয়াছে মেই পঞ্জরান্থির মূলদেশে সুবুমানাড়ী হইতে তুই পাশ দিয়া ক্রমশঃ ৩২ र्वाजिश्मद त्ताक् धमनी उर्भन्न रहेगा व्यमश्या मूथविनिछ। इन्न एत्रत . সর্ববাবয়বে পরিব্যাপ্ত হইয়া আছে; তদ্ধারা জীবের স্পর্শক্তাদ ও পরিপাকাদি অপরাপর দৈহিক কার্যা সম্পন্ন হয়। ধননী স্থত্তের স্থায় এমত স্কুক্ত পদার্থ যে চারিপাঁচ সহস্র ধমনী একত্রিত হইয়া না থাকিলে তাহা চকুর্বারা মনুষ্য मर्भन क्रिडि मक्रम इरम्म ना। कन्छः जीरवत धमनी अर्छापृष सक इरेन्छ ভাহা ছিত্রময় নলাকার পদার্থ ; সেই ছিত্রমধ্যে তৈলের স্থায় যে এক প্রকার खर अमार्थ আছে সেই अमार्थएंडे रेड्डिस প্রতিবিধিত হয়েন; এতরিমিস্ক व्धनन के जमरथा धमनीत मूनाधात य सुमुद्रा नांड़ी ठाशांक खाननांड़ी करिया था क्रिन এवर धानिनन के जमरथा प्रकंट धमनीत महिल सूच्या नाष्ट्रीक बीवनईक बिन्या नार्य नियाहिन । देखि जार नर्यार्थ ॥ ১৫॥

তক্সমিধ্যগতাঃ সূর্ব্যসোমাগ্নিপরমেশ্বরাঃ।
ভূতলোকাঃ দিশঃ ক্ষেত্রং সমুদ্রাঃ পর্বতাঃ শিলাঃ।
ভীপাশ্চনিম্নগাবেদাঃ শাস্ত্রবিস্তাকুলাক্ষরাঃ।
\*স্বরমন্ত্রপুরাণানি গুণাশ্চৈতানি সর্বনাঃ।
বীজ জীবাত্মকস্তেষাং ক্ষেত্রজ্ঞাঃ প্রাণবায়বঃ।
সুষুমান্তর্গতং বিশ্বং তিন্মিন্ সর্বং প্রতিষ্ঠিতং ॥ ১৬ ॥

হে অজ্ব । চত্ত্ৰ হৰ্ষ্য অগ্নি প্ৰভৃতি দেবগণ এবং ভূৱাদি চতুদ্দিশ ভূবন, পূর্বাদি দশ দিক্, বারাণস্যাদি ধর্মক্রে, লবণাদি সপ্ত সয়জ্ঞ, হিমানয়াদি পর্বত ও শিলাসমূহ, জম্বাদি সপ্ত দ্বীপ, গঙ্গাদি সপ্তনদী, ঋগাদি চারিবেদ, মীমাংসাদি শাস্ত্রবিভা, অকারাদি বোড়শ ধর ও ককারাদি চতুস্তিংশদর্ণ, গায়ত্রাদি মগ্রদমূন, ব্রহ্মানি অফাদেশ মহাপুরণ ও উপপুরাণ, মত্ব রজঃ প্রভৃতি গুণরুষ, মহদাদি বীক্ষাত্মক জীব ও তাহাদিগের আত্মা, প্রাণাদি পঞ্চ वाशु ७ नानाणि शक्षवाशु अहे ममल शर्मार्थयुक अहे विश्वमः मात् (महे सूयूमा নাড়ীর মধ্যে প্রতিষ্ঠিত আছে। অর্থাৎ ব্রহ্মাণ্ডে যত পদার্থ জীবের ইঞ্জিয়-গোচর হয় তপ্তাবৎ সুধুমা ৰাড়ীতে ( জীবের অন্তঃকরণে ) প্রতিবিম্বিত আছে তরিমিত্ত জ্ঞানিগন এতদেহকে চ্চুদ্র-ব্রহ্মাও কহিয়া থাকেন। হে অজ্রুন! ভূমি বিবেচন। করিয়া দেখ যৎকালে ভূমি চন্দ্রমূর্যাদি কোন ভূষ পদার্থ স্মরণ কর, তৃথকালে তোমার মন দেহ হইতে বহিগত হইয়া বাহ্য পদা-র্থের নিকটগামী হয়েন না; কিন্তু অন্তরে অর্থাৎ সুবুমানাড়ীতে চল্ল সুর্যা-দির যে প্রতিবিদ্ধ আছে তাহাই দর্শন কবেন। কেননা জীবের মন যন্ত্রিপ দেহ হইতে বহিগত হইয়া রাজমার্গে গমন করিতে পারিত, তাহা হইলে রাজ-পথে কি২ বস্তু আছে এবং কোপায় কি ঘটনা হইতেছে তাহা অনায়াদে জ্ঞানিতে পারিত। হে পাঞ কুলচূড়ামণে ! তুমি স্থিরচিত্তে বিবেচনা করিয়া দেখজীব যৎকালে বাহ্নস্থিত কোন বিমৃত পদার্থকে মরণ করেন তৎকালে তিনি নাসিকা বিস্তার করিয়া ঈবং উদ্বিয়ুখ হওতঃ প্রাণবায়ুর সহিত সুবুদ্ধা-মূলে ( মন্তকের পশ্চন্তিকো যে স্থানে শিখা থাকে ) গমনপুর্তক অনুসন্ধান করিয়া সেই বস্তু প্রাপ্ত হুয়েন। যে বা্ক্তির কোন পীড়াবশতঃ মবিক্ত হইয়া স্মরণমার্গ এ:করারে রুজ হইয়া যার জ্ঞান্মার্গ-রোধ-হেতু সেই মনুব্য উন্ত হট্য়া থাকে। অতএব সুষুম। নাড়ীই যে জ্ঞাননাড়ী তাহা স্পট্রেপে প্রকাশিত হইতেছে। ফলতঃ যেইতুর্ক এই নিখিল ব্রক্ষাণ্ড সেই সচিদানন্দ শ্বরূপ ব্রহ্মপদার্থে অবস্থিতি করিতেছে অতএব জ্ঞাননাড়ীতে দেই ব্রহ্মপদা:

র্থের প্রতিবিদ্ধ থাকাতে, সুভরাং সমস্ত ব্রহ্মাণেগুর বিশ্বর্মানতা তাহাতে ( সুবুদ্ধানাড়ীতে ) সম্ভব হয়। ইতি তাৎপর্যাথ ।। ১৬।।

> মানা নাড়ী প্রসবগং সর্বভুতান্তরাত্মনি। উদ্বয়ুগ মধঃ শাখং বায়ুমার্গেণ সর্বগম্।। ১৭।।

হে অব্দুন। সর্বজীবের অন্তরাঝার আধার বে সুবুদ্ধানাড়ী তাহ। ইইতে নানা নাড়ী উৎপন্ন। ইইয়া শরীরের সর্ব্যাবয়বে গমন করাতে সেই সুবুদ্ধা নাড়ী উর্জ্বিনে মুল ও অধোভাগে শাখাবিশিই একটি রক্ষের স্থায় ইইয়া আইটে; ভত্তুজানি পুরুষ প্রাণবায়ু-র্দ্ধারা তাহার (মুবুদ্ধানাড়ীর প রক্ষের) সর্বচ্চেশে গমনাগমন করিয়া থাকেন। অর্থাৎ জীবনা কু পুরুষ প্রাণবায়ুর সহিত জীবনারকের ভিন্ন২ শাখাতে আরোহন করিয়া ভিন্ন২ প্রকারে আনন্দ ভোগ করিয়া থাকেন। ১৭।।

্ছিসপ্ততি সহস্রাণি নাড্যঃস্কুর্য র্বায়ুগোচরা:। ুক্রমার্গেণ শুষিরা তির্ব্যঞ্চ শুষিরাজ্মিকা।। ১৮।।

হে অব্দুর্ব! এতদেহমধ্যে বায়ুবারা গমদাসুকুল ছিদ্রাব্রিকা ৭২০০০ ছিসপ্ততি সহস্র নাড়ী আছে, যোগিপুরুষ সরদভাবে পুনরার্ভিরণ কর্ম-ছারা সেই সমস্ত-নাড়ী জাত হয়েন। অর্থাৎ যেপ্রকার নিরুহণ যত্র (পিচ-কারি) ছারা জলোডোলন ও নিক্ষেপ কালীন তাহার দণ্ড সরসভাবে ছিদ্র-মধ্যে গমনাগমন করে তক্রপ যোগিগন সেই সমস্ত ছিদ্রযুক্তা স্ক্রম্ম নাড়ীর সধ্যে বায়ুর সহিত গতিবিধি করিয়া তৎসমূহ জ্ঞাত হয়েন।। ১৮।।

অধিক্ষোর্ছিং গতান্তান্ত নব্ছারিণি রোধয়ন। বায়ুনা সহজীবোর্দ্ধ জানী মোক্ষমবাপ্প রাৎ ॥ ১৯ ॥

হে অব্দ্র । সুবুরানাড়ী ইইতে যে সকল নাড়ী উৎপন্ন। ইইয়া উর্জ্বিধি দেশে ইক্সিয়নপ নবছারাদি স্থানে গমন করিয়াছে জীব বায়ুর সহিত উর্জ্ব-জানী ইয়া অর্থাৎ উপরিস্থিত জ্ঞানেক্সিয়ন্ত সেই ছারসমূহ জ্ঞাত ইয়া থোক্ষ প্রাপ্ত হয়েন। অর্থাৎ চক্ষুরাদি জ্ঞানেক্সিয়ের দর্শনাদি কার্য্য কি ক্রকারে সম্পন্ন ইইতেছে ইহা যিনি বুঝিতে পারেন তিনি মোক্ষ প্রাপ্ত হর্মেন। ১৯।।

#### গ্রন্থারের পাভাস।

যেরপে ইন্দ্রিয়কার্যা জ্ঞাত হইতে পারিলে জীব মোক প্রাপ্ত হয়েন অধুনা ভরবান ডাহা কহিতেছেন।

, অমরাবতীক্সলোকেংশিরোগারো পুর্বতোদিশি। অবিলোকাহুথজের শক্ষুত্তেকোবতীপুরী।। ২০।।

হে অর্চ্জুন! এই সুবুরা নাড়ীর পূর্বেদিগে নাসাগ্রে অমরাবতী নামক ইপ্রদাক আছে এবং নয়নমধ্যে তেজোবতী নামা যে পুরী আছে তালাকে অগ্নিলোক বলিয়া জানিবেন। অর্থ্যং পুর্মে এতজ্ঞপ কথিত ইইয়াছে বে সুবুরা নাড়ী ইইতে নয় গোছা ধমনী বা জ্ঞাননাড়ী উৎপন্না ইইয়া চক্ষুরাদি ইপ্রিয়সমূহে গমন করিয়াছে ভদ্মারা জীবের দর্শনাদি জ্ঞান সম্পন্ন হয় তাহাই পুনর্বাার বিশেষ করিয়া কহিতেছি। প্রথমতঃ এক গোছা ধমনী চক্ষুর নিকট গমন পূর্বেক একটি মণ্ডলাকার হওতঃ ভদনন্তর ছইভাগে বিভক্ত ইয়া তুইটি চক্ষুর মধ্যে প্রবিষ্ট হইয়াছে। সেই ধমনীর মণ্ডলটিকেই তেজোবতী পুরী কহা যায়; এবং যে ধমনী নাসিকায় গমনপূর্বেক মণ্ডলাকার হওতঃ ছই ভাগে বিভক্ত ইয়া উভয় নাসিকায় প্রস্বপূর্বেক মণ্ডলাকার হওতঃ ছই ভাগে বিভক্ত ইয়া উভয় নাসিকায় প্রবিষ্ট ইয়াছে সংগ্রাহ

যাম্যাং সংযমনী শ্রোত্তে যমলোকঃ প্রতিষ্ঠিতঃ'। নৈশ্বতোহ্যথ তৎপাশ্বে নৈশ্বতোলোক আজিতঃ॥ ২১॥

হে অব্রুন ! দক্ষিণাদগে কর্ণসমীপে সংযমনী নামী যমলোক ও তৎপাম্বে নৈক্ষত দেবতা সম্বন্ধীয় নৈক্ষত নামক লোক আছে। অর্থাৎ গবাদি
মনুষ্য পর্যার শস্যভক্ষক জীবের কর্ণমূলে এমত একটি স্থান আছে যে স্থানে
একটি অঙ্গুলি দ্বারা প্রহার করিলেও জীব অটেচজন্ত হয় প্রকৃতরত আঘাত
করিলে যে প্রাণ বিয়োগ হয় ইহা বলা বাহুল্ডমান। ফলতঃ সেই স্থানকেহ
সংখ্যনী বা যমলোক কহা যায়। এবঞ্চ পুর্ব্বোক্ত যমলোকের পার্মের্ব তেই
যে স্থানে নৈক্ষত লোক অর্থাৎ রাক্ষস লোক আছে 'সেই রাক্ষস লোকের
( ধ্যনীমগুলের ) সাহাব্যেই জীব মাংসাদি কঠিন দ্বেণ্ড চর্জন করিয়া ভক্ষণ
করে। ইতি ভাৎপর্যার্থ।। ২১।।

বিভাবরী প্রতিচ্যান্ত পৃষ্ঠে বারুণিকী পুরী। । বামোর্গন্ধবতী কর্ণপাম্বে লোক: প্রতিষ্ঠিতঃ॥ २२॥ পশ্চিমদিগে পৃষ্ঠমধ্যে বিভাবরী নামী বরণ সম্বন্ধীয় পুরী এবং কর্ণপাশ্বে যে গন্ধবতী পুরী আছে তাহাতে বায়ুলোক প্রতিষ্ঠিত আছে। অর্থাৎ স্নান করিয়া আছিক করিবার সময়ে সাধারণ লোকে পৃষ্ঠের যে স্থান করণ যুক্ত অস্কু নিদ্বারা স্পর্শ করে সেই স্থানকেই বিভাবরী কহা যায়। এ স্থানে যে ধমনীমঞ্জল আছে ভাহাতে মনঃ সংযোগ করিবামাত্র জীব মায়ামেঘদারা আছ্ম হইমা নিদ্রায় অভিত্ত হয়। এবঞ্চ কর্ণসমীণে চন্দনঃদি ধারণ করিলে যে স্থান ইইতে নাসিকামধ্যে পর্মাণুর সহিত গন্ধ আগত হয় সেই স্থানকেই গন্ধবতী এবং যে স্থানের বায়ুদ্বারা নাসিকায় গন্ধ আগত হয় সেই স্থানকে বায়ুলোক বলিয়া জানিবেন। ইতি তাৎপর্যার্থ ।। ২২।।

সৌম্যাং পুষ্পাবতী সৌম্যা সোমলোকস্ত কণ্ঠতঃ। বামকর্ণেভু বিজ্ঞেয়া দেহমাগ্রিত্য তিষ্ঠতি॥ ২৩ ॥

সুষয়া নাড়ীর উত্তরদিগে কণ্ঠদেশগবিধি বামকর্ণপর্য কুবের সমন্ধীর পুষ্পবতী পুরীতে বামদেহ আশ্রের করিয়া চন্দ্রনোক অবস্থিতি করি-তেছেন। ২০॥

> বামচক্ষিচৈশানী শিবলোকো মনোন্মনী। মুর্দ্ধি, ব্রহ্মপুরীজেয়া ব্রহ্মাণ্ডং দেহদং গ্রিতম্।। २৪।।

বামনয়নে ঈশানসমৃদ্ধীয় মনোন্মনী নান্নী শিবলে'ক আছে এবং মন্তকে বে ব্রহ্মপুরী আছে তাহাকেই দেহাশ্রিত ব্রহ্মাণ্ড বলিয়া জানিবেন। অর্থাৎ এই ব্রহ্মপুরীকেই মুবুনামূল বা মনোময় জগৎ বলিয়া জানিবেন।। ২৪।।

> পাদাদধঃ স্থিতোহনন্তঃ কালাগ্নিঃ প্রলয়াঅকঃ। অনাময় মধকোর্জ্বং মধ্য স্তর্বহিঃ শিবম্।। ২৫ ।।

প্রসম্বালের অগ্নিসভূশ যে অনন্ত তিনি পদতলে অবস্থিতি করিছে-ছেন; সেই নিরাময় অনন্তদেব উর্জাধো মধ্য অন্ত বহির্দেশাদি সর্বত নকল-দায়ক হয়েন। অর্থাৎ জীর যৎকালে মুখুয়া নাড়ীদারা আনন্দায়ত পান করেন তংকালে উর্জাধো মধ্যদেশাদিতে যে বাধা জন্মে পদতলন্থিত অন-ন্তদেবের প্রতি সনঃসংযোগ করিবামাত্র সেই সমন্ত প্রতিবন্ধক বিন্দি হইয়া বায়। অতথ্র সাধকসমূহ এই মহামঙ্গলায়ক অনন্তদেবকে কদাচ বিশ্বভ ছইবেন না।। ২৫।। অধঃপাদেহতলং বিস্তাৎ পাদঞ্চ বিতলং বিষ্ণঃ। নিতলং পাদসন্ধিন্ত স্কুতলং জজ্ম উচ্যতে ॥ ২৬ ॥

হে অব্দুন ! পাদাধঃ প্রদেশকে অতদ ও পাদকে বিতল ও পাদসন্ধি-স্থানকে অঁথীৎ গুল্ফের উপরিভাগের গাঁইটকে নিতল ও জড্বা প্রদেশকে স্থাতল বলিয়ী জানিবেন।। ২৬।।

> মহাতলংহি জা**মু:স্থাৎ উরুদেশে** রসাতলম্। কটিন্তলাতলং প্রোক্তং সপ্তপাতাল সংক্ষরা ॥ ২৭ <u>॥</u>

এবং জানুদেশকে মহাতল ও উঁরুদেশকে রমাতল ও কটিদেশকে তলা-তল বলিয়া জানিবেন। এই প্রকারে যে সপ্ত পাতাল জীবের দেহমধ্যে বার-স্থিত আছে তাহা উক্তমরূপে জ্ঞাত হইবেন।। ২৭ ॥

কালাগ্নি নরকং ঘোরং মহাঁপাতাল সংজ্ঞয়া।
পাতালং নাভ্যধোভাগে ভোগীন্দ্র কণিমগুলম্।
বেফিতঃ সর্বতোহনতঃ সবিভ্রুতীব সংজ্ঞকঃ।। ২৮।।

• অপিচ নাভির অধোভাগে ভোগীক্ত ও সামান্ত সর্পের আবাসন্থান যে পাতাল প্রদেশ তাহা ভয়ানক কালাগ্নিরপ নরক্সদৃশ মহাপাঁতাল বলিয়া কথিত হয় এবং সেই স্থানে জীবসংজ্ঞক যে অনস্ত তিনি কুওলাকারে বেষ্টিত ইয়া শোভা পাইতেছেন।। ২৮।।

> ভূলেকিং নাভিদেশেওু ভূবলেকেন্ত কুক্ষিতঃ।। ়ঁ ভদ্যং স্থানোকন্ত সুৰ্যাদি গ্ৰহতারকম্।। ২৯।।

নাভিদেশকে ভূলেঁকেও কুক্ষিদেশকে ভূবলোঁক এবং হাদয়কে চঞ্চ হু-ব্যাপি গ্রহনক্ষত্রযুক্ত হলেঁক বলিয়া সানিবেন।। ২১।।

सूर्या (नाम सू नक्षजः तूष क्षजः कूकान्निताः।
मन्द्रम् मश्रुदमारक्ष्या धार्याश्चः मक्ष्रलाक्षः।
क्ष्मरंत्र कण्णारम् स्वानी जित्रम् मर्क सूथः लहार ॥ ०० ५

হে অব্দুন ! যোগ্নপুকৰ আপন হৃদয়াকাশ-মধ্যে সুৰ্য্য সোম মঙ্গল বুধ বৃহস্পতি শুক্ত শনি প্ৰভৃতি সপ্তলোক ও ক্ৰবলোকাদি অশেষ লোক কম্পনাদায়া পুৰ্ণানন্দ প্ৰাপ্ত হয়েন।। ২০।।

> কদন্বেহস্য মহর্লোকং জনলোকন্ত কণ্ঠতঃ। তপোলোকং ভূবোর্মধ্যে মূর্দ্ধিসত্যং প্রতিষ্ঠিতং । ৩১ ।।

যে যোগী হৃদয়াকাশে পূর্ব্বোক্ত প্রকারে সূর্য্যকোকাদি কল্পনা করেন ভাঁকার ফ্রন্থয়ে মহর্লোক ও কণ্ঠদেশে জনলোক ও জ্রমধ্যে তপোলোক এবং মন্তকে মন্তালোক প্রতিষ্ঠিত হয়।। ৩১ ॥

ব্ৰজাগুৰপিনী পৃথী তোষমধ্যে বিলীয়তে।
আগ্নিনা পচ্যতে তত্ত্ব বায়ুনা গ্ৰদ্যতেহনল: ॥ ৩২॥
আকাশস্ত পিবেৎ বায়ুং মন আকাশ মেবচ।
বুদ্ধাহন্ধার চিত্তঞ্চ ক্ষেত্রজ্ঞং পরমাত্মনি॥ ৩৩॥
আহং ব্রক্ষেতি মাং ধ্যায়দেকাগ্র মনসাস্কৃতং।
সর্ক্ত্বতি পাপ্যানং কম্পাকোটি শতেঃ কৃত্যু॥ ৩৪॥

হে অজ্বন ! ব্রহ্মাণ্ডরপিনী এই পৃথিবী জলমধ্যে লীনা হয় এবং সেই জল অগ্নিতে লয় প্রাপ্ত হয় এবং সেই অগ্নি বায়ুতে লয় পায় এবং সেই বায়ু আকাশে লয়, প্রাপ্ত হয় এবং সেই আকাশ মনেতে লয় প্রাপ্ত হয় এবং মনঃ ব্রুদ্ধিতে ও বুদ্ধি অহঙ্কারে ও অহঙ্কার চিত্তমধ্যে ও চিত্ত ক্ষেত্রজ্ঞে ( আল্ফাতে) এবং ক্ষেত্রজ্ঞ পর্মাআতে, লয় প্রাপ্ত হয়েন। যে যোগী ঐ সকল তত্ত্ব জ্ঞাত হইয়ালামিই সেই ব্রহ্মপর্মার্থ এতক্রেপ একাপ্রচিত্ত হওত আমাক্রেপ কার্মাত্মান্তর্গ জানিয়া ধ্যান করেন তিনি শতকোটি কল্পকৃত পাপ্রাণি হইতে উদ্ধার প্রাপ্ত হয়েন। ৩২।। ৩৪।।

ঘটনংর্ত মাকাশং লীয়মানং যথা ঘটে। ঘটে নফে মহাকাশং তছক্ষীবং পরাত্মনি॥ ৩৫॥

হে অজ্ঞা ঘটমখান্বিত ঘটারত আকাশ যেরপ ঘটভায় হইলে মহা-কাশে লয় প্রাপ্ত হ'ব তক্ষেপ দেহমধান্থিত অবিভারত জীবাআ। বিবেক্লারা অবিভানাশে প্রমাআতেই লয় প্রাপ্ত হয়েন।। ৩৫।। ঘটাকাশ মিবাজ্মানং বিলয়ং বেত্তি তত্ত্বতঃ। সংগচ্ছতি নিরালম্বং জানালোকং ন সংশয়ঃ॥ ৩৬॥

হে অব্দ্র । যিনি তত্ত্বজানদারা ঘটাকাশের মহাকাশে লয় প্রাপ্তির স্থায় জীবাজার পরমাজাতে লয় প্রাপ্তি জ্ঞাত হয়েন ডিনি ঘোরতর মায়ান্ধ, কার ইইতে উত্তীর্ণ ইইয়ানিরালম্ব জ্ঞানালোকে (পরিপূর্ণ পরম সুধ্ধামে)। গমন করেন ইহাতে সংশয় নাই।। ৩৬।।

তপেন্বর্ষ সহস্রাণি একপাদস্থিতোনর:।

একস্য ধ্যানযোগস্য কলাং নাইস্তি বোড়শীং।।

ব্রহ্মহত্যা সহস্রাণি ভুণহত্যা শতানিচ।

এতানি ধ্যানযোগশ্চ দহত্যগ্নি রিবেন্ধনম্।।

আলোচ্য চতুরো বেদান্ধর্মশাস্ত্রাণি সর্বদা। ৩৭।।

বোহংব্রহ্ম ন জানাতি দ্বর্মী পাকরসং যথা।। ৩৭।।

যথা খরশ্চন্দন ভারবাহী
ভারস্ত বেত্তা নতু চন্দনস্য ি
তথৈব শাস্তাণি বহূন্যধীত্য
সারং নজানন্ খরবৎ বহেৎ সঃ।।

হে অব্দুল। আমি তোমাকে যে এই ধ্যানযোগ উপদেশ করিলাম; যিনি একপদে দণ্ডায়মান হইয়া সহস্র হর্য তপস্থা করেন তিনি তাহার ( ধ্যান-যোগের) বোড়শ কলার এক কলা যোগাও ফল প্রাপ্ত হয়েন না। ফলত অগ্নি যেমন কার্ডরাশিকে অবিদয়ে দগ্ধ করে তক্রপ এই ধ্যানযোগ শত সহস্র ব্রহ্মহক্তা ও শত্হ তুগহত্তা ক্তনিত পাপরাশিকে অচিরে ভ্রমাৎ করিয়া থাকে। এবঞ্চ দক্ষী (হাতা) থেমন পাককার্য্য সম্পন্ন করিয়াও ব্যঞ্জ নের আসাদন অনুভব করিতে পরে না তক্রপ যে মনুষ্য চারি বেদ ও মন্থাদি সমুদায় ধর্মশান্ত সর্কদ। আলোচনা করিয়াও আমি ব্রহ্ম, বলিয়া জ্ঞাত না হয়েন তিনি আলোকদ রুগার্ত্ব করিতে সক্ষম হয়েন না। অপিচু গর্ম্ভ

যেমন চন্দনকাঠের ভার বহন করিয়া প্রকৃত্ব বাতিরেকে তাহংর সারাংশ যে সৌগন্ধা গুণ তাহা অনুভর করিতে পারেনা তক্রপ যে বাজি বহু শাস্ত্রাদি পাঠ করিয়া ভাহার সারাংশ যে সচিচদানন্দস্বরূপ প্রমাত্মা তাঁহাকে জানতে না পারেন তিনি ঐ গর্দভের স্থায় কেবল গ্রন্থাদির ভারমাত্র বহন করেন।। ৩৭।।

> অনন্তঃ কর্ম শোচঞ্চ তপো যাঁক স্তথিবচ। তীর্থনাত্রাদি গমনং যাবন্তত্ত্বং ন বিন্দৃতি॥ ৩৮॥

বাব ক্রীবের তত্ত্বজ্ঞান লাভ না হয় ভাবং তিনি যতুপূর্ব্বক বিধিবোধিত অনস্ত কর্ম, শৌচ তপ, জপ, যজ্ঞ ও ভীর্থানাত্তাদি এই সকল চিত্তভদ্ধিজনক কার্য্য করিবেন।। ৩৮।।

স্বয়মুচ্চলিতে দেহে অহং ব্রহ্মাত্র সংশ্রী।

চতুর্কেদ ধরোবিপ্রঃ সুক্ষমং ব্রহ্ম ন বিক্ষতি।। ৩৯।।

ক্রিছার । দেহ স্বয়ং উচ্চলিত হইলেও যিনি আমি ব্রহ্ম কি না এত জেপ সংশয়চিত হয়েন সেই বিপ্রা চতুর্বেদেবেতা হইলেও তিনি পরমস্থার ক্রপদার্থকে প্রাপ্ত হয়েন না। অর্থাৎ হততলে অর্দ্ধপূর্ণ তলপাত্র রাথিয়া চালনা করিলে নেই পাত্রন্থিত জল ধেমন পাত্রমধ্যে টলটলায়মান হয় তক্ষপ ব্রহ্মতে জোলারা যথন জীবের সুবুমা নাড়ী মেরুদণ্ডের ছিড্রমধ্যে উর্জ্বাধোন্ডাবে নৃত্য করিতে থাকে তদ্মারা এতৎ স্থূল দেহের সহিত লিক্ষণারীর স্বয়ং উচ্চলিত হইলেও তৎকালে যিনি আমি ব্রহ্ম বলিয়া জানিতে না পারেন তিনি চতুর্বেদের তাৎপর্যাজ্ঞাতা হইলেও পরমস্থা (আন্দোলন রহিত গঞ্জীর স্কভাব ) ব্রহ্ম পদার্থকে প্রাপ্ত হয়েন না। ইতি তাৎপর্যার্থা। ৩৯।।

গবামনেক বঁণানাং ক্ষীরং স্যাদেক বর্ণতঃ। ক্ষীরবদ্দ শুতে জ্ঞানং দেহানাঞ্চ গবাং যথা।। ৪০।।

হে অত্যুক্ত। যেমন গোসকল অনেক বৰ্ণবিশিষ্ট হইলেও ভাহাদিগের দুগা এক লগ হয়, তদ্ধেপ জীবের দেহ নানা প্রকার হইলেও জানকে অর্থাৎ দুগুল জীবের আত্মাকে একরপ জানিয়া দর্শন করিবেক।। ৪০।। সাধার নিদ্রা ভয় মৈথুনগ্ সামান্যমেতৎ পশুভির্নরাণাং।। জ্ঞানং নরাণা মধিকং বিশেষো জ্ঞানেন হীনাঃ পশুভিঃ সমানাঃ॥ ৪১॥

প্রাতমূত্র পুরীষাভ্যাং মধ্যাক্তে ক্কুৎ পিপাসয়া।
তৃপ্তাঃ কামেন বাধ্যতে চাত্তে বা নিশি নিজয়া।। ৪২।।
নাদবিন্দু সহস্রাণি জীব কোটি শক্তানিচ।
সর্বঞ্চ ভঙ্মনিধূ তিং যত্র দেবো নিরঞ্জনং।। ৪৩।।
সহংত্রন্ধেতি নিয়তো মোক্ষতেতু মহাত্মনাম্। ৪৪।।

হে অব্দুন ! আহার নিদ্রা ভয় মৈথুন এই সামান্ত জানঁচুতুইয় যেরপ মনুষাদিগের আছে তদ্রগ পঞ্চদিগেরও হয় তবে পশুইউতে মনুষ্যের ভত্ত-জানই অধিকমাত্র : মৃতর ং যে সকল মনুষ্য তত্ত্বজানবিহীন তাহার প্রশুর সভূশ। এবঞ্চ মনুষ্যাণ যেমন প্রাতঃকালে মল মূত্র স্তাগপূর্কিক মধ্যাহে কুৎপিপাসান্থিত হওতঃ ভোজনাদি দ্বারা পরিভ্তর ইইয়া মৈথুনাভিলাব পূর্ণ করতঃ রক্ষনীযোগে নিদ্রায় অভিত্তু হয়, ডদ্রেপ শশুসমূহও ইইয়া থাকে। ফলতঃ যে হেতুক শতকোটি জীব ও সহস্রহ নাদবিন্দু নির্ভর সেই নির্জন দেবতাতে ভ্যমাৎ ইইয়া লয় প্রাপ্ত ইইতেছে; অতএব আমিই সেই বেক্ষরপ দিয়তঃ এইরপ যে দৃঢ়জ্ঞান তাহাকেই মহাস্মাদিগের মোক্ষহেতু বিদ্যা জানিবেন।। ৪১।। ৪২।। ৪২।। ৪৪।।

জেপদে বন্ধ মোকায় নির্দানমতি মমেতিচ । মমেতি বধ্যতে জন্ত নির্মামেতি বিমৃচ্যতে ॥ ৪৫ ॥

হে অজ্জুন। নির্মায় ও মম এই চুই শব্দে জীবের বন্ধ মোক নিশিচত হইয়া থাকে। মম অর্থাৎ আমি ও আমার এইরপ যে দৃঢ়জান তাহাই জীবের বন্ধেব কারণ এবং নির্মাম অর্থাৎ আমি ও আমার এতজ্ঞান জান-রহিত হইলেই জীব মুক্ত বিদয়া কথিত হয়।। ৪৫॥ सन्दर्भाश्रुमानी खांतार देवकः देनद्वांशश्रुश्वाती खांतर क्रमा कर शत्र सर्शमण्या । ४७ ॥

ষেহেতুক চিন্তের উন্মনীভাব হইলে অর্থাৎ অহস্কারাদি পরিস্তুক্ত হটলে ভীবের হৈভজ্ঞান ( ঘট পট মঠাদি সমুদায় মায়িক বস্তুর জ্ঞান ) গাকে না অতথ্যব যৎকালে চিন্তের উন্মনীভাব হয় তৎকালে তাহার সেই অবস্থাকে পরমণদ বলিয়া ক্লানিবেন। অর্থাৎ যৎকালে জীবের সম্পূর্ণরূপে হৈভজ্ঞান না থাকে তৎকালে তাহার মনঃ পরম স্ক্ল্মতা প্রাপ্ত হইয়া ব্রহ্মণ দার্থে লান হওত অর্থইগুকরস-স্করণ হয়॥ ৪৬।।

> হন্তান্ম্ ফিভিরাকাশং ক্ষুধার্ত্ত: কুগুরেন্ত বং । নাহং এন্দেতি জানাতি তক্ত মুক্তি নিবিন্ততে ॥ ৪৭ ॥

যেমন ক্ষাৰ্ভ ব্যক্তি আকাশে মুষ্টি প্ৰহার অথবা তৃষ ফণ্ডন করিয়া অনর্থক ক্লেণভানী হয় কোনক্ৰমেই অনুপ্ৰাপ্ত হয়েন না তদ্ৰপ যিনি বেদা-স্তাদি শাস্ত্ৰ অভ্যাস করিয়াও আমি ব্ৰহ্ম বলিয়া আনিতে না পারেন তিনি কেবন প্রিয়ান জনিত অনর্থক ক্লেণভানী হয়েন কোনক্রমেই মুক্তি প্রাপ্ত হয়েন না।। ৪৭।।

সুবোধানুবাদে এই পর্যান্ত ব্রহ্মাণ্ডপুরাণোক্ত উত্তরগীতার দ্বিতীয়াধ্যায় সমাপ্ত হইল।

# ভূতীয়োধ্যায়: ৷ :

---

### শ্ৰীভগবানুবাচ।

অনন্ধশাস্ত্রং বছবেদিতব্যং
স্বস্পাশ্চকালো বহবশ্চ বিদ্বাঃ।
যৎসারভূতং তত্তপাসিতব্যং
হংসো যথা ক্ষীরমিবামু মিশ্রম্।। ১।।

হে অব্দ্রুর্ন ! পান্ত অনস্ত, যেহেতুক অভাপি কোন বাজিই সমুদায় শাস্ত্র পাঠ করিতে সক্ষম হয়েন নাই। যদিও কোন বাজি শত সংগ্র বর্ধ জীবত থাকিয়া সমুদায় শান্ত্র অধ্যয়ন করিতে পারেন, তথাচ দেই সকল শান্ত্রের তাৎপর্যা বোধগমা করিতে বহুকাল সাপেক্ষ হয়; তাহাছে ক্রিটা- থিক শতবর্ষজীবি মনুবাের যে অভ্যাপ সময় আছে তথাগে পীড়াদি নানা-প্রকার বিদ্ধ উপস্থিত হইবার সঞ্জাবন। অভএব হংস যেমন নীর্মিশ্রিত ক্রীর-ইতে নীর পরিভাগে করিয়া ক্রীরপান করে ডক্রপ শান্ত্র সমুহের যাহা সারাংশ বুদ্ধিয়ান লোকের তাহাই উপাসনা করা কর্ত্ব্য ৪ ১ ।।

পুরাণং ভারতং বেদাঃ শাস্ত্রাণি বিবিধানিচ। পুজনারাদিসংসারে যোগাভ্যাসম্ভ বিত্মকৃৎ ॥ ২ ॥

হে অক্ট্রন ! বেদ পুরাণ ভারতাদি শাস্ত্র সমূহ ও জ্রীপুত্রাদিরপ থে সংসার ইহারা সকলেই যোগাভাগদের বিয়কারী হয়।। ২।।

> ইদং জ্ঞান মিদং জেয়ং যৎ সর্বং জ্ঞাতুমিচ্ছসি। অপিবর্ষ সহক্রায়ুঃ শাস্ত্রান্তং নাধিগ্চ্ছসি।। ৩ ।।

হে অজ্ব। খদি তুমি এই বস্তু জ্ঞান ও এই পদার্থ জ্ঞের এত দ্রেপে সমু-দার পদার্থ জ্ঞাত হইতে ইচ্ছা কর তবে সহস্রাধিক বর্ষজীবী হইলেও শাস্ত্র সমুজের পার প্রাপ্ত হইতে পারিবে না।। ৩। বিজেয়ে! হক্ত সন্মাত্রে। জীবিতঞ্চাপি চঞ্চলম। বিহায় সর্কশাস্তানি যৎ সত্যং ততুপাক্ততাম্।। ৪।।

হে অব্দুন ! জীবনকে অতিশয় চঞ্চল জানিয়া সেই সন্মাত্র অবিনাপি আত্মাকে জ্ঞাত হও একং সমুদায় শান্ত্রপাঠ পরিত্যাগ পুর্বক সত্যব্স্তর উপা-সনা কর ॥ ৪ ॥

পৃথিব্যাং যানি ভূতানি জিম্বোপস্ত নিমিত্তকং।

- জিম্বোপস্থ পরিত্যাগে পৃথিব্যাং কি প্রয়োজনং।। ৫।।

হে অব্দুন ! পৃথিবীতে যে সকল রমণীয় পদার্থ আছে তাহা কেবল দিহা। ও পটস্থ এই তুই ইঞ্জিয়ের নিমিত্তই জানিবে সুতরাং দিহা ও উপস্থ এতত্ত্ব ইঞ্জিয়ের ভোগ পরিত্যাগ করিতে পারিলে পৃথিবীতে আর প্রয়োজন কি ? অর্থাৎ জীবের দৈরাগোদ্য ইইলেই স্থভাবতঃ ঐ তুই ইঞ্জিয়ের ভোগ রহিত হয় নচেৎ দিহাদি কর্ত্তন করিলেই যে ভোগরহিত হইবেক এমত নহে। নিত্যানিতা বস্তুবিবেক হার। যিনি নিত্যুবস্তুকে জানিতে পার্নেনিতিনি আর কি ইছা করিয়া অনিতা বস্তুর প্রতি আসক্ত হইবেন ? সুতরাং অনিতা বিবেচনায় ভাহার সম্বন্ধে ভূতভৌতিক পদার্থময় এই বিশ্ব-সংসার থাকা না থাকা তুই তুলা। ইতি ভাৎপর্যার্থ ।। ৫।।

তীর্থানি তোয়ৰপাণি দেবান্ পাষাণ মৃণায়ান্ 🏁 থোকিনো ন প্রপক্ততে আঅধ্যানপ্রায়ণাঃ ॥ ৬ ॥

্ হে অজ্জুন ! আত্মগানপরায়ণ যোগিগণ নভাদিরপ তীর্থস্থানে গমন করেন না এবং সৃত্তিকা পাধাণাদিনয় দেবতাসমূহকেও অর্চনা করেন না। ষেহেতুক ভাঁহারগির দেহনগ্যেই বার্ণস্যাদি সমুদায় তীর্থ ও জ্রীহার প্রভৃতি দেবগণ নিরস্তর বিরাজিত আছেন ॥ ৬।।

> অগ্নিদেবে। দ্বিজাতীনাং মুনীনাং কদি দৈবতম্। প্রতিমা স্বন্ধারুদ্ধীনাং সক্ষত্র সমদর্শিনাম্।। ৭ ॥

ছে অজ্ব। যজাদি কর্মকাশু-পরায়ণ ব্রাক্ষণরন্দের একমাত অগ্নিই দ্বৈত ইয়েন এবং মুনিগণের অর্থাৎ মননশীল ব্যক্তিগণের হৃদয়ে আআ-

### উত্তরগীতা।

রগী দেবতা আছেন এবং অপপবৃদ্ধি মনুষাগণের মৃত্তিকা পাষাগদিময় প্রতিমাই দেবতা হয়েন আর সমদর্শি যোগিগণের সর্বত্রেই অর্থাৎ প্রতিমা ও অগ্নিপ্রভৃতি সমুদায় পদার্থেতেই ব্রহ্ম বিরাজিত আছেন।।। ( আধুনিক ব্রহ্মজ্ঞানিদিনের সে ভাব নাই ইহার। প্রতিমাদিতে ব্রহ্ম দর্শন করিতে পারেন শা কেবল হোটেসালয়ে লেহ্ছাদির সহিত মদ্যমাংসে ব্রহ্ম দর্শন করেন।) •

> সর্বত্রাবন্থিতং শান্তং ন প্রপঞ্চে জ্জনার্দনম্। জ্ঞানচক্ষুর্বিহীনদ্বা দদ্ধঃ স্থ্যা মিবোদিতং॥ ৮॥

যেমন সুর্যোদ্য ইউলেও অন্ধর্বাক্তি দিবাকরকে দেখিতে পায় না তদ্রগ জ্ঞানচক্ষুর্বিহীনত্ত-হেছুক অজ্ঞানান্ধ জীবসমূহ সর্বত্ত পরিপূর্ব প্রশান্ত জনার্দ্ধ-নকেও দর্শন করিতে সক্ষম হয় না।। ৮।।

> যত্র যত্র মনোযাতি তত্র তীত্র পরং পদং। তত্র তত্র পরং এক্স সর্বতি সমবস্থিতং॥ ১॥

হে অজ্জু ন ! তদ্জানি পুক্ষ যে২ বস্তুতে মনোনিবেশ করেন সেই২ বস্তু-তেই পরমা আকে দর্শন করিয়া থাকেন যেহেতুক একমাত্র পরশীআই সর্বত্রে পরিপূর্ণকপে বিরাজিত আছেন।। ১।।

> ঢ়শ্যক্টেড়শিরূপানি গগণং ভাতি নির্ম্মলং। অহমিত্যক্ষরং ত্রহ্ম পরমং বিষ্ণু মব্যয়ং॥ ১০॥

হে অজ্ঞূন! যেমন নির্মাল আকাশ ও তত্ত ছিত নাম রুণাত্মক সমুদায় জের পদার্থ প্রপ্রাক্ষরণে চৃষ্ট হইতেছে তদ্ধে যিনি আমিই সেই অবিনম্বর ব্রহ্ম পদার্থ বলিয়া জানিতে পারেন তিনি নেই অবায় পর্ম বিষ্ণুকে অর্থাৎ পর্মাত্মাকে প্রত্যক্ষরণে দশন করেন। অর্থাৎ তত্ত্বজ্ঞান ভাসমান হউলে বাহু পদার্থের ন্যায় যোগিপুরুষ তাঁহাকে অন্তর্কাহে স্পাইরণে দর্শন করেন।। ১০ ।।

#### গ্রন্থকারের আভাস।

যে প্রকারে সর্ববীয়াপি পরমান্মাকে অন্তর্কাহে দশন করিতে হয় অধুনা ভগবান জ্রীক্রঞ্চ তাহা স্পষ্ট করিয়া কৃহিতেছেন। অহমেক মিদ্রুসর্ক মিতি পশ্যেৎ পরং স্বরং।
দুশ্যতে তৎ থর্গাকারং থর্গাকারং বিচিন্তরেৎ।।
সকলং নিদ্ধলং স্ক্রমং মোক্ষদ্বার বিনির্গতিং।
অপবর্গস্য নির্কাণং পরমং বিষ্ণু মব্যয়ং।।
সর্কান্ম জ্যোতি রাকারং সর্ক ভূতাধিবাসিতং।
সর্কত্র পরমাত্মানং ভ্রহ্মাত্মা পরমাত্মনাং।। ১১ ।।

হে অব্দ্র ! যোগিপুরুষ নয়ন মুদ্রিত হইয়া আমিই এই চরাচর ব্রক্ষাণ্ড
ময় এতক্রপে পরমস্থস্বরূপ পরমাআকে জ্ঞান চকুর্দ্ধারা দশন করিবেক ভাহা
তে যৎকালে সেই যোগির আপনাকে খগাকাররূপে অর্থাৎ সমুদার আকাশ
গতরূপে দৃষ্ট হইবেক তৎকালে তিনি সেই খগাকারকেই অর্থাৎ আকাশের ভায় দর্বগত পরমাআর আকারকেই চিন্তা করিবেন। যে চেতুক
সেই মোক্ষার বিনির্গত পরমহক্ষ্ম অর্থচ পরিপূর্ণ ও নির্ব্বাণ মুক্তির স্থান
যে অব্যায় পরমবিছ তিনি আতারূপ জ্ঞানজ্যোতির আকার বিশিষ্ট হইয়া
সর্ব্বেক্টব্রের হৃদয়কমলে অধিধাস করিতেচ্ছেন অতএব এতক্রপ গরমাআকেই পরমাআ যোগিগণের ব্রক্ষাআ বিদ্যা জানিবেন। ১১ ।

#### গ্রন্থকারের আভাস।

অধুনা ভগবান্ একিফ ব্রক্ষানির পরিশুদ্ধাচরীলের কর্ত্ব)তা কহিতেছেন।

> অহং রেক্ষেতি যঃ সর্কং বিজানাতি নরঃ সদা। হন্যাৎ স্বয়মিমান্ কামান্ সূর্কাশী সর্কবিক্ষী।। '১২।।

হে অক্সর্ক। যিনি এই সমন্ত ব্রহ্মাণ্ডকে আমিই ব্রহ্মস্করণ বলিয়া জানিতে পারেন তিনি যদি সকলের অনভোজাও সমুদায় দ্রবাবিক্রয়ী হয়েন তবে তিনি এ সমন্ত কদাচরণ অর্থাৎ স্কর্বান্ধ, ভোকন ও সর্কাদ্রবা বিক্রয়ের কামনা অবিলয়ে পরিতাগ করিবেন। অর্থাৎ ব্রহ্মজ্ঞানী যদি নিষিদ্ধান্ধ ভোকনাদি ত্রপ কদাচারে রভ থাকেন তবে অশুচি ভক্ষণে কুকুরাদির সহিত তাঁহার বিশেষ কি থাকে? অত্এব কদাচারাদি পরিতাগ পুর্বকৈ সর্ক্রজনন্দ্রীপে দেবতার স্থায় পুঞ্চামান হওয়া ব্রহ্মজানির সর্ক্রদা কর্ত্তব্য। ১২।

নিমিষং নিমিষার্চ্চং বা যত্র ভিন্তস্তি থাৈগিনঃ।
তত্ত্ব তত্ত্ব কুরুক্ষেত্রং প্রয়াগো নৈমিষং বনং।।
নিমিষং নিমিষার্চ্চং বা প্রাণিনোইধ্যাত্মচন্তকাঃ।
কুতুকোটি সহস্রাণাং ধ্যানমেকো বিশিষ্যতে।। ১৩ ।।

যে স্থানে নিমেষমাত্র বা নিমেষার্জিকালও খোরিগন অবস্থিতি করেন, সেই২ স্থান কুরুক্ষেত্র প্রয়াগ ও নৈমিষারণ্য ভূল্য হয়। যেহেভুক নিমেষ বা নিমেষার্জিকালও যে অধ্যাত্মচিন্তা তাহা সহস্র কেটি যজ্ঞকলাপেক্ষাও বিশেষ ফলদায়িকা হয়।। ১৩।।

> ব্রদ্ধজ্ঞানারান্যদন্তি নির্দহেৎ পুণ্যপাপকৌ। নিব্রামিত্রং সূথং ছঃখ মিষ্টানিষ্টং শুভাশুভং। এবং মানাপমানঞ্চ তথা নিক্ষা প্রশংসনং।। ১৪।।

যে যোগী একমাত্র ব্রক্ষণান ব্যতীত এতছ্ আতে আর কিছুমাত দৃশ্য পদার্থ নাই এতদ্রেপ জ্ঞাত হয়েন তিনি পুন্ত প্রপাপ এতডুভয়কেই ভ্রমানাথ করেন, সূত্রাং তাহার সমৃদ্ধে শত্র মিত্র সূথ জুঃখ ইন্টানিট ভ্রভান্তভ মানা-পমান ও স্ততিনিন্দা সকল পদার্থই তুল্য হইয়া থাকে।। ১৪ মু

> শতছিত্তান্বিতা কন্থা শীতাশীত নিবারণম্। অচলা কেশবে ভক্তি বিভিবৈঃ কিং প্রয়োজনম্।। ১৫ ।।

শত ছিদ্রান্থিত। কন্থাও যখন শীতাশীত নিবারণ করে অর্থাৎ শীতকালে পাত্রাচ্ছাদক ও গ্রীয়কালে আন্তরণরপে বাবহৃতা হয়; তথন কৈশবে যাহার অচলা ভক্তি আছে ভাহার বিভবাদিতে প্রয়োজন কি ই অর্থাৎ জনদীশ্বর সকলকেই যথোপযুক্ত অন্নবস্ত্র প্রদান করিয়া থাকেন কিন্তু জ্ঞানবিহীন মনুষ্যুগণ ভাহাতে সন্তুট্ট না হইয়া অভিরিক্তের নিমিত্তে ব্যাকুলচিত্ত হয় ভত্তজ্জানি পুক্রের ভক্তপ হওয়া উচিত নহে।। ১৫।।

ভিক্ষারং দেহরকার্থং বস্ত্রং শীতনিবারণম্। অশান্ধ হিরণ্যঞ্গাকং শাল্যোদনন্তথা।। সমানং চিন্তয়েদেয়াগী যদি চিন্তামপেক্ষতে ।। ১৬।। হে অজ্বন। যোগিপুদ্ধের বিষয় চিন্তার কোন প্রয়োজন নাই তথাচ
বাদি চিন্তা অপেকিতা হয় তবে তিনি দেহরক্ষার্থ জিক্ষান্নভোজন ও শীভ
নিবারনের নিমিন্তে বন্তা ধারণ করিবেন এবং হীরক হিরণা,ও শাক শালান্ন
এতং সমস্ত দ্রবাকে ভূলারপে জানিবেন। অর্থাং যেহেতুক ভোজনাদি
পরিত্যাগ করিলে অচিরে দেহনাশ হইবার সম্ভাবন। আছে অতএব ভত্তজানি
পুরুষের দেহরক্ষার্থ ভোজনাদি করা তাদুশ দূবগাবহ নহে যাদুশ হারক
হিরণা ও শাক শালান প্রভৃতি হেয় উপাদেয় বস্তুতে অভিমান প্রকাশ
করিয়া অজ্বলাকেরা সুধ্বঃখ ভাগী হয়।। ১৬।।

## স্ভূত বস্তুন্যশোচিত্বে পুনর্জন্ম ন বিভাতে ।। ১৭ ।।

হে অক্সন ! হীরুক হিরণ্যাদি ভে.তিক পদার্থের লাভালাভে যাহার সুখ জুঃখ না থাকে ভাহাকে আর জন্ম গ্রহণ করিতে হয় না; অর্থাৎ তিনি মোক প্রাপ্ত হয়েন। ১৭।।

সুবোধানুবাদে এই পর্যান্ত ব্রহ্মাগুপুরাণোক্ত উত্তরগী ভার তৃতীয়াধ্যায়ে এতদ্গ্রন্থ সমাপ্ত হইল।

### আ আক্তান-মিণ্য়।

---

যাবন্ন ক্ষীয়তে কর্ম শুভঞ্চশুভ মেববা। তাবন্ন জায়তে মোক্ষো নৃণাং কপ্পশতৈরপি।। ১ 👖

যাবৎ তত্ত্বজানদার। জীবের শুভাশুভ কর্ম ক্ষয় না হয় তাবং নউকঁপ জীবনধারণ করিলেও তাহার মুক্তি হয় না।। ১ ।।

> যথা লৌহময়ৈঃ পাশৈঃ পাশৈঃ স্বর্ণময়ৈরপি। তাবদ্বদ্ধো ভবেজ্জীবঃ কর্মাভিশ্চ শুভাশুভৈঃ॥ ৄ ।।

যে প্রকার পাদরয়ে লৌহশৃষ্দ থাকুক আর সুবর্ণশৃষ্পই বা থাকুক কোনক্রমে বন্ধনের অন্যথা হয় না ভদ্রপ জীব যে কোন হুভাশুভ কৃষ্ম করের ভদ্যারা তিনি বন্ধ থাকেন কোন প্রকারেই মুক্তি প্রাপ্ত হয়েন না।। ২ ।।

কুৰ্বাণঃ সততং কৰ্মা কৃষা কন্ধ শতান্তপি। তাবন্নগভতে মোক্ষং যাবজ্ঞানং ন জায়তে।। ৩।।

যাবৎ জীবের ভত্নজ্ঞান না হয় তাবং তিনি নির্ন্তর বহুবিধ কর্মানুষ্ঠান ও শতং কটভোগ করিবেও কোনক্রমে মুক্তিফ্স প্রাপ্ত হয়েরুনা।। ৩ ।।

> জ্ঞানং তত্ত্ব বিচারেণ নিষ্কামেনাপি কর্মাণা। জায়তে ক্ষীণ তমসা বিক্ষাং কির্মালাম্মনাং।। ৪।।

নিকান কর্মানুষ্ঠান-ছারা নির্মাণান্তা প্রাক্তলোকদিগের মানমান্ধকার দুরীভূত হইলে পশ্চাৎ ভত্তমস্থাদি মহাবাক্য বিচার ছারা জ্ঞানোৎপত্তি হয়।। ৪ ।।

ব্রহ্মাদি তৃণপর্যান্তং মায়য়াং কম্পিতং জগৎ। সত্যমেকং পরং ব্রহ্ম বিদিহৈবং সুখীভবেৎ।। ৫।।• ब्रक्कांनि ज्नेनर्गस्य गृंदिजीय निर्मार्थम्य धरे स्नेन्ट्रिक मौत्रांकिझि जर्शिष्यानिनार्थ धरः महेन्मर्यदानि निर्मातिनार्थ धरः महेन्मर्यदानिन निर्मातिनार्थ जीव सूची हरमन ॥ ৫॥

বিহায় নামৰূপাণি নিত্যে ব্ৰহ্মণি নিশ্চলে। পরিনিশ্চিত তত্ত্বো যঃ স মুক্তঃ কর্মবন্ধনাৎ।। ৬ গ

যিনি শ্রই মায়িক সংসারন্থিত পদার্থাসমূহের নাম রূপ পরিত্যাগ করিয়া সেই নিজ্ঞ নিশ্চন নিরাকার ব্রহ্মপদার্থেই তত্ত্বনিশ্চয় করিয়াছেন তিনিই শুহাজক কর্মবন্ধন হইতে মুক্ত হইয়াছেন।। ৬।।

> ন মুক্তি র্জপনাদ্ধোমা ত্রপবাস শতৈরপি। ব্রক্ষিবাহমিতি জ্ঞাত্বা মুক্তো ভবতি দেহভূৎ।। ৭ ॥

শত্য জপ যজ্ঞ হোম ও উপবাসাদি করিলেও জীব মুক্তি প্রাপ্ত হয়েন না কিন্তু আমিই সেই ব্রহ্মণদার্থ এতদ্রপে পরমাত্মাকে জানিতে গারি-লেই মুক্ত হয়েন। গ।।

আআ দাকী বিভূ: পূর্ণ: সভ্যোহ দৈত: পরাৎপর:।
দেহস্থোহপি ন দেহস্থো জ্ঞাছৈবং মুক্তিভাগ্ ভবেৎ।। ৮।।

আগ্রৎ স্বপ্ন সুষ্প্ত্যাদি অবস্থা ত্রয়ের সাক্ষিত্বরূপ এবং পরিপূর্ণ ঐশ্বর্যান বিশিষ্ট পরাৎপর সর্বব্যাপি সন্ত্য পদার্থ অথচ এডদ্দেহত্তিত হইয়াও দেহত্ত নহেন এডক্রেপে বিনি আত্মানে জানিয়াচেন তিনিই মোক্ষভাজন হয়েন।৮

> বালকীভূনবৎ সর্বং ৰূপনামাদি কম্পানং। বিহায় ব্রহ্মনিষ্ঠো যানে মুক্তো নাত্র সংশয়ঃ॥ ১॥

বালকের ক্রীড়ার ভায় কম্পিত এই জগজ্জাত বস্তু সমূহের নামরপ পরিত্যাগ করিয়া যিনি বালনিষ্ঠ হয়েন তিনিই জীব্দুজ ইহাতে সংশন্ন নাই। অর্থাৎ ক্রীড়াকালীন বালফেরা কর্দ্দদ লইয়া কম্পনাছারা পুত্রলি-কাদি নির্দ্ধাণ পূর্বকে এইটি কার্ত্তিক হইল এইটি গণেশ, হইল এই একটি মিঠাই হইল বলিয়া যেরগ ক্রীড়া করে তক্রগ এই জগতের সমুদ্র বস্তর রূপ কেন্দ্র বিস্থার্মাত্র এবং নাম কেবল বাক্যনিম্পাভ কম্পনা মাত্র, সূত্রাং তাহার সন্তাতা নাই। কিন্তু নামরপরিষিষ্ট এই জগৎ যে সন্তা পদার্থে অব-দ্বিতি করিয়া সভ্য বস্তুর স্থায় ভাসমান হইতেছে নামরপকে পরিত্যাগ করিলেই সেই সন্তা পদার্থকে জানিতে পারা যায়। অর্থাৎ যখন জীব ব্রহ্ম দর্শনক্রেরেন তখন এই জগতের নাম ও রূপ উভয় পরিত্যক্ত হয় অথবা নামরপকে পরিত্যাগ করিলেই জীবের ব্রহ্ম দর্শন হয়। অতএব যিনি এই-ক্রগন্ধরাত রস্তুসমূহের কল্পিত নামরপকে পরিত্যাগ করিয়া ব্রহ্ম দর্শন করেন তিনিই মুক্ত হয়েন ইহাতে সংশয় কি আছে ?।। ১।।

> মনসা কম্পিতা মূর্ত্তি নৃ গাঞ্চেন্মোক্ষসাধনী। স্বপ্লকেন থ্রাজ্ঞান রাজ্ঞানো মানবা ভথা।। ১০ ।।

যদি মনোদ্বারা কম্পিতা দেবাদির প্রতিমুর্ত্তিই জ্ঞীবের মোক্ষসাধিক। হয় বল, তবে স্বপ্নকালীন কম্পনাদ্বারা মনুষ্যগণ যে রাজ্যপ্রাপ্ত হয় তদ্ধারা তাহারও রাজা হউক। অর্থাৎ কল্লিত সাকার দেবদেবীর উপাসুনাতে চিক্ত-গুদ্ধি ব্যতীত জীবের কদাচ মুক্তিলাভ হয় না।। ১০।।

> মৃৎ শিলা ধাতু দার্কাদি মূর্ত্তাবীশ্বরবুদ্ধয়ঃ। ক্লিশ্মন্ত গুপদা জ্ঞানং বিনা মোক্ষং ন যান্তিতে। ১১ ॥

যাহার। মৃত্তিকা পাষাণ ও কাষ্টাদি নির্মিত দেবতার প্রতিমূর্ত্তিকে ঈশ্বর-বোধে পূজাদি করে তাহার। এতক্রপ তপস্থাদার। অনর্থক ক্লেশন্তারী হয় যেহেতুক এক মাত্র তত্ত্বজ্ঞান ব্যতীত কদাচ মুক্তি প্রাপ্ত হইতে পারিবেক না ॥ ১১॥

> অহোরদ সমাহৃষ্টা যথেষ্টাহার তুণ্ডিভাঃ। ব্রদ্মজ্ঞান বিহীনাশ্চেৎ নিষ্কু তিল্পে ব্রন্ধন্তি কিং॥ ১২॥

ধায়! মভাদি নানারস ভোগদারা হাউচিত্ত ও যথেকীহার দারা পরি-পুষ্ট কলেবর হইয়াও যদি ব্রক্ষজান বিহীন হয়েন তবে তাহারা কোন প্রকারে নিষ্কৃতি প্রাপ্ত হইবেক না॥ ২৭॥

> বায়ু পর্ণকণাতোয় প্রাশিনো মোকভাগিনঃ। . সন্তিচেৎ পদ্মগা মুক্তাঃ পশুপক্ষিজলেচরাঃ।। ১৩।।

ষভাগি বায়ু ও গনিত পত্র ও তগু লকণা ও জল এতাংমাত্র জব্যাহারি তগস্যাকারিগণ মোকভাজন হয়েন তবে পশু পক্ষি জলচরাদি প্রাণিমাত্রেই মুক্ত হইতে পারে যেহে ভুক ইহারাও ঐ সকল জ্ব্যাদি আহার করিয়া জীবন যাত্রা নির্বাহ করিতেছে।। ১৩ ।।

> উত্তমো ত্রন্ম সভাবো ধ্যানঙাবস্ত মধ্যমঃ। স্ততির্জপোহধমো ভাবো বাহ্যপুজা ধমাধমা।। ১৪।।

জীবের ব্রহ্মরূপ যে সন্তাব তাহাই উত্তম, ধ্যানভাব মধ্যম, জগ ও দ্বতিভাব অধ্যম এবং শৌচাচার ও বাহ্য পুজাদিকে অধ্যাধ্য বলিয়া জানি-বেন। ১৪।।

> যোগো জীবাত্মনো রৈক্যং পুজনং শিবকে শবৌ। সর্বাং ত্রক্ষেতি বিছুষো ন যোগা নচ পুজনং ॥ ১৫ ॥

জীরাত্মার সহিত পরমাত্মার যে ঐক্যজ্ঞান তাহাকেই যোগ বলিয়া জানিবেন। বেন এবং.সদাশিবাও কেশবের যে পূজা তাহাকেই পূজা বলিয়া জানিবেন। ফলত যে জ্ঞানি ব্যক্তির ব্রহ্মাদি শুমুপর্যান্ত সমুদয় পদার্থে ব্রহ্মজ্ঞান হই-য়াছে তাহার ব্যার যোগপূজাদি কিছুতেই প্রয়োজন নাই।। ১৫।।

> ব্রদ্মজ্ঞানং পরং জ্ঞানং যক্ত চিত্তে বিরাজতে। কিন্তুক্ত জপযজ্ঞাদ্যৈ স্তপোভি নির্মত্ততৈঃ॥ ১৬॥

ব্রহ্মজ্ঞানরপ পরমজ্ঞান যাঁহার চিত্তে নিরস্তর বিরাজিত আছে তাহার আর জপ যক্ত তপ ও ব্রত নিয়মাদিতে প্রয়োজন কি ?।। ১৬।।

> সত্যং বিজ্ঞান মানন্ধ মেকঃ ত্রন্ত্রেতি পশ্যতঃ। স্বভাবাদ্ধুন্ধ ভূতঞ কিং পুজা ধ্যান ধারণা।। ১৭ ।।

যিনি একমাত্র ব্রহ্মপদার্থকে স্কিদানন্দরপে দর্শন করেন স্বভাবত ব্রহ্মভাবাপন্ন সেই ব'জির খ্যান ধারণা পুজাদিতে আর প্রয়োজন কি ?। ১৭

> ন পাপং নৈব সুকৃতং ন স্বর্গো ন পুনর্ভবঃ নাপি ধ্যেমো নব। ধ্যাতা দর্কং একোতি জানতঃ ॥ ১৮॥

ধিনি সমস্ত ব্ৰহ্মাণ্ডকে ব্ৰহ্ম বলিয়া জানিয়াছেন তাহার সম্বন্ধে আর গাপীপুণা স্বগানরক ও খাতো খোয়াদি কিছুই নাই। অথাকৈ তত্ত্বজ্ঞানির দেহেতে অভিমান না থাকাতে শুভাশুভ কর্মা করিয়াও তিনি তাহাতে বদ্ধ হয়েন না এবং কামনারাহিত্য হেতু তাহার শুভাশুভ কর্মের ফলরণ থগ নরকও ইইতেপারে না। অপিচ ষ্থান ডিনি ব্রহ্মাইতে অভিন হইয়াছেন তথন্ ডিনি আগর কাহার খান করিবেন এবং খানই বা কে করিবেক। ১৮।

> অয়মাত্মা সদা মুক্তো নির্লিপ্তঃ সর্ব্ব বস্তুষু। কিন্তুস্ত বন্ধনং কম্মামুক্তি মিচ্ছন্তি ছুর্ধিয়ঃ ॥ ১৯ ॥ ... •

এই আত্মা পদাপত্ৰস্থিত জলের ন্যায় সকল বস্তুতেই নিলিপ্তি; সুতরাং তাঁহার বন্ধন কি, তিনি সর্কাদাই মুর্ক্ত আছেন এবং ছুবুন্দি লোকেরাই ৰা কাহা হইতে তাঁহার মুক্তি ইচ্ছা করে ॥ ১৯ গু॥

> স্ব মায়া ব্রচিতং বিশ্ব মবিতর্ক্যং সু**রৈ** রপি। স্বয়ং বিরা**জ**তে তত্ত্ব পরাত্মাহ্ম প্রবিষ্টবৎ॥ ২০ ॥

পরমাঝার স্বীয় শক্তি মায়াছারা বির্চিত এই যে বিশ্বস্থার যাহা দেব-গণেরও অবিতর্কনীয় হয় সেই বিশ্বসংসারে পরমাঝা প্রাবিট না হইয়াও প্রবিটের ন্যায় স্বয়ং বিরাজিত আছেন।। ২০ ।।

> বহিরন্ত র্যথা কাশং সর্কেষা মেব বস্তুতঃ। তৃথৈব ভাতি সদ্ধপো হাত্মা সাক্ষী স্বৰূপতঃ। ২১।।

যে প্রকার আকাশ এই চরাচর বস্তুসমূহের বাহাভ্যন্তরৈ অবস্থিতি করিয়া সমুদায় পদার্থের আধাররপে প্রকাশিত হইতেছে তক্ষপ স্বরপতঃ এই ব্রহ্মা প্রের সাক্ষিত্ররপ যে গ্রমাআ তিনি সন্তারণে ইহার অন্তর্কাহে অবস্থিতি করিয়া আকাশাদি সমুদায় ব্রহ্মাণ্ডের আধাররণে প্রকাশিত আছেন।। ২১॥

> ন বাল্যং নাপি বৃদ্ধত্বং নাশ্মনো যৌবনং জমুঃ। সদৈক কঁপ শ্চিন্মাত্রো বিকার পরিবর্জ্জিতঃ। ১১॥

বেহেতুক সেই সচিদ্যিনদশ্বরূপ আত্মাবিকাররহিত হয়েন অতএব ভাঁহার বাদ্য যৌবন বার্ত্তক্যাদি অবস্থা ত্রিতয় নাই অর্থাৎ বাদ্য যৌবন বার্ত্তক্যাদি অবস্থা এই পাঞ্চভৌতিক দেহেরই হয় আত্মা নির্ফিকার হয়েন।। ২২ ।।

> জন্ম যৌবন বাৰ্দ্ধক্যং দেহট ক্সব নচাত্মনঃ। পশ্যভোহপি ন পশ্যন্তি মায়াপ্ৰাৰত বুদ্ধমঃ॥ ২০॥

জন্ম বিনাশ ও বাদ্য যৌবন বাৰ্দ্ধক্যাদি অবস্থাসমূহ এই দেহেরই হয় আত্মান নহে। যাহারদিনের বুদ্ধি মায়া মেঘছারা আছম্ম হইয়াছে তাহার। ইহা দেখিয়াও দেখিতে পায় না।। ২০ া।

যথা শরাবতোয়স্থং রবিং পশুস্তানেকধা।
তথৈব মায়য়া দেহে বছধাআন মীক্ষতে॥ ২৪॥

যে প্রকার একমাত্র দিবাকর নান। শরাবস্থিত জলমধ্যে প্রতিবিশ্বত হইলে মনুষ্যগণ প্রত্যেক শরাবেতে এক২ সুর্য্য প্রতিবিশ্ব দেখিতে পায় তদ্ধপ একমাত্র সর্ব্বয়ালি পরমাত্মাকে মায়াছন্ত্র জীবসমূহ নান। দেহস্থিত বুদ্ধি-বারিতে প্রতিশিশ্বিত দেখিয়া অনেক আত্মা বলিয়া বিবেচনা করে।। ২৪।।

> যথা সলিল চাঞ্চল্যং মন্যন্তে ভদ্মতে বিধৌ। তথৈব বুদ্ধে শ্চাঞ্চল্যং পশ্যভ্যাত্মন্যকোবিদাঃ।। ২৫ ।।

্যে প্রকার স্কিল আন্দোলিত ইইলে তদ্মত চম্প্রপ্রতিবিস্থের চাঞ্চলা দৃষ্ট হয় ডক্ষেপ অজ্ঞানি লোকসকল বুদ্ধিচাঞ্চল্য দর্শন করিয়া আত্মার চঞ্চলঙা অনুসান করে।। ২৫ ।।

> ঘটস্থং যাদৃশং ব্যোম ঘটে ভগ্নেহপি তাদৃশং। নক্টে দেহে তথৈবাত্মা সমৰূপো বিরাজতে ॥ ২৬॥

বেরপ ঘটন্থান্থিত আকাশ ঘটভগ্ন হইলে সেই আকাশই থাকে কোন-রূপে বিকৃত হয় না তদ্রেপ দেহমধ,ন্থিত যে আত্মা দেহ নৃষ্ট হইলে ( তথুজান ন্যারা অবিভা বিনয় হইলে ) তিনি তুল্যরূপে বিরাজিত থাকেন। অর্থাৎ হিটাকাশ ও মহাকাশ এতত্ব সমের মধ্যে ঘটরূপ একটি উপাধি থাকাতে তাহার ভিন্ন বলিয়া কথিত হয়, ঘট নই হইলে সে ভিন্ত। আর থাকে না তদ্রপ আআ মহাকাশের স্থায় সর্ববাণী হইলেও অবিভারেপ উপাধি থাকাতে অজ্ঞানাবস্থায় জীবাআ ঘটাকাশের স্থায় ভিন্ন থাকে পশ্চাৎ তত্ত্ব জ্ঞানীরা অবিভা বিন্দুই হখলে ঘটভর আকাশের তুলারপে অবস্থিতির স্থায় আন্মা, সমন্ত্রপে বিরাজিত থাকেন, অর্থাৎ পূর্ব্বে যেমুন ছিলেন এক্ষণেও তদ্রপ আছেন এবং আগামী কালেও সেইরপ থাকিবেন। ইতি তাৎ পর্যার্থ। ২৬ ।।

আত্মজান মিদং দেবি পরং মোকৈক সাধনং। জানন্নিহৈব মুক্তঃস্যাৎ সত্যং সত্যং ন সংশয়ঃ॥ ২৭॥

হে দেবি! আমি তোমাকে সক্তাথ কহিতেছি এই আত্মজ্ঞানই মোক্ষের একমাত্র সাধন যিনি ইহা জানিতে পারেন তিনি তৎক্ষণাথ মুক্ত হয়েন, ইহ'তে সংশয় করিও না।। ২৭ ।

> ন কর্মণা বিমুক্তঃ স্যাল্লমন্ত্রারাধনেন বা। আঅনাআন মাজ্ঞার মুক্তো ভবতি মানবঃ।। ১৮।।

হে দেবি! যপ যজ্ঞাদি কর্মদার। অথবা মন্ত্রসাধনাদি দারাও জীবের মুক্তি লাভ হয় না কেবল আত্মাদারা আত্মাকে জানিভে পারিলেই মনুষ্য মুক্ত হয়েন।। ২৮ ।।

> প্রিয়োহাত্মৈর দর্কেষাং দাআনাস্ত্যপরং প্রির্ং। লোকেহন্মিনাঅ সমন্ধান্তবস্তান্যে প্রিয়াঃ শি্বে॥ ২৯॥

হে মঙ্গলন্বরপে! এই আআই জীবগণের পরম প্রিয় পদার্গ হয়েন; আ আছিন আর কোন প্রিয়বস্ত নাই! তবে যে পুত্রনিত্র ও মূর্ণ-রৌপ্যাদি বাহ্য পদার্থও লোকের প্রিয় হইয়া থাকে তাহা কেবল আঅসম্বন্ধহেছু জানিবেন অর্থাৎ ভাহা যদি আঅসম্বন্ধ হেতু না হইত, তবে আআ সমন্ধি পুত্রনিত্রাদি ও উদাসীন ব্যক্তিতে সমান প্রীতি থাকিত। ফলতঃ পুত্রনিত্রাদির সহিত্ত কদাচ বিচ্ছেদ হয় কিন্তু আপনার প্রতি প্রীতির বিচ্ছেদ কখনও সম্ভব হয় না, মুতরাং আআ পরম প্রিয়পদার্থ হয়েন।। ২১ । জ্ঞানং জ্ঞেয়ং তথা জ্ঞাতা ব্রিতয়ং ভাতি মারয়া। বিচার্য্য আত্ম ব্রিতরে আত্মৈবৈকোহবশিষ্যতে ॥ ৩০॥

হে দেবি! এতছু ক্ষাপ্ত কেবল মায়'ছারা জ্ঞান জ্ঞেয় ও জ্ঞাতা এই তিন প্রকারে প্রকাশিত ইইতেছে, কিন্তু জ্ঞান জ্ঞেয় ও জ্ঞাতা এই তিন প্রদার্থে আত্মবিচার করিলে আত্মা আত্মাতেই অবশেষ হয়। অর্থাৎ যে পর্যান্ত জ্ঞীবের তত্ত্ত্ত্যান না হয় তদবিধ তাহার চক্ষুঃ কর্ণাদি পঞ্চ জ্ঞানেক্সিয়ের সহিত মনকে জ্ঞান ও শব্দ স্পর্শনিরপ রসাদি বিষয় সমূহকে জ্ঞেয়, এবং আপনাকে জ্ঞাতা বিলয়া বোধ থাকে, পশ্চাৎ আত্মবিচার দ্বারা এই ব্রক্ষাগু হিন্ত যাধ্বতীয় পদার্থের নাম রূপ পরিত ক্ত ইইলে এ জ্ঞান জ্ঞেয় ও জ্ঞাতা এই তিন পদার্থই সেই একমাত্র পরমাত্মাতেই পর্যাবসিত হয়। ইতি তাৎ-প্রযার্থা। ০০।।

জ্ঞান মাবৈত্বৰ চিজ্ৰাপো জ্ঞেয় মাবৈত্বৰ চিশ্ময়ঃ। বিজ্ঞাতা স্বয়মেবাত্মা যো জানাতি স আত্মবিৎ'॥ ৩১॥

হে দেবি! যিনি চেতনশ্বরূপ এই আত্মাকেই জ্ঞান জ্ঞেয় ও জ্ঞাতা বিশয়া ভাগনিয়াছেন তিনিই আত্মবিৎ।। ৩১।।

> এতক্টে কথিতং জ্ঞানং সাক্ষান্নির্বাণকারণং। চতুর্বিধাবধুতানা মেতদের পরং ধনং॥ ৩२॥

হে দেবি ! সাক্ষাৎ নির্ব্বাণমুক্তির কারণস্বরূপ এই যে জ্ঞান আমি ডোমাকে কহিলাম ইহাকে কুটিচক বহুদক হংস ও পরমহংস এই চারি প্রকার অবধৃতদিগের পরম ধন বলিয়া জানিবেন।। ৩২।।

ইতি শ্রীমহানির্কাণতত্ত্বে সর্কৃতস্ত্রোন্তমোন্তমে সর্কৃথস্থ ।
নির্ণয়সারে জীব্নিস্তারোপায়ে শ্রীমদান্ত।
কদাশিবসম্বাদে জাঅজ্ঞাননির্ণয়ঃ।
সমান্তশ্চায়ং গ্রন্থঃ।

इंडि मर्दाक्ष द्धारमास्त्रम क्षीमहानिर्दर्शिक द्वित मर्द्ध प्रमिनि ग्रेज़ की विस्ति। द्रांशास्त्र श्रीमना पानिक मनानित-मश्वादम व्यावाद्यां निर्वत नोमक श्रस् समाग्र हरेन।

### আত্মরোধ।

---

ভাবময় ভগৰান যৎকালে এই অবনিমণ্ডলে প্রথবে মনুষ্যজাতির সৃষ্টি করেন তৎকালে তাহারদিগের মনের উপাধিশ্বরূপ যে মন্তিক্ষ তাহা ভলের স্থার তর্ম ও নির্মান পদার্থ ছিম, একার্ম তাহাতে চৈত্যু জ্যোতির প্রতি-বিশ্ব স্পাইরণে প্রকাশিত হইত: যদ্ধারা সকলেই আপনাকে আপনি জানি-ংত পারিতেন, অর্থাৎ তৎকালে সকলেরই আত্মবোর ছিল। কাল সহকারে বিবিধ পাপবশতঃ মনুষ্যের মন্তিক্ষ অভিশয় মলিন ও পূর্ব্বাপেক্ষা কিঞ্ছিৎ কঠিন হইলে পর কর্দমে মুর্য্য প্রতিবিম্বের স্তায় তাহাতে, আর পূর্ফের মত স্পান্টরূপে চৈত্তা জ্যোতি ভাসমান হইল নাং সুতরাৎ অধিকাংশ লোক অজ্ঞানান্ধকারে আচ্ছন্ন হইয়া আপনাক্তে আপনি বিস্মৃত হইলেন। বিবেচনা করিয়া দেখুন বালককালে মন্ধোর নতিক্ষ কিঞ্ছিৎ কৌমল ও স্থল্ছ থাকে বলিয়া বিনোপদেশে বালক বালিকারণ ডুই ভিন বৎসরের মধ্যেই মাডভাষা য় যে প্রকার ব্যুৎপত্তি লাভ করে দশ বারে৷ বৎসর বয়ঃক্রম কালে মৃতিক্ষের কিঞ্চিৎ ভাষান্তর হইলে শিক্ষকের নিকট উপদেশ প্রাপ্ত হইয়া পাঁচ সাত বৎসর গুরুতর পরিশ্রেম করিলেও অন্ত কোন ভাষায় তাহার ওদ্রুগ জ্ঞান লাভ করিতে সক্ষম হয় না ৷ এতাবতা সপ্রমাণ হইতেছে যে একমাত্র পাপই মনুষ্যজাতির আত্ম-বিস্মৃতির প্রধান কারণ। ফলত মনুগ্যগণ এতদ্রেপ তুর-বস্থায় পতিত হইলেও তাহারদিগকে পুর্বোবস্থায় সংস্থাপিত করণ জন। সংসর্গ-দোষ-নিবর্ত্তক জাত্যাচারাদি ঘটিত বেদাদি বিবিধ শাস্ত্র প্রচানত আ-. ছে তন্মধ্যে সেই সমস্ত শাস্ত্রাদি-কথিত ধর্মাচরণ দারা যাহারদিলের পাপ বিন্তু হইয়া মন নিৰ্দাল হইয়াছে তাহানিগের আতাবোধের নিমিত্তে ভগবান শঙ্করাচার্য্য আত্মবোধ নামক গ্রন্থ বিরচনে আদিম শ্লোক অবতরণ করিতে-ছেন।

° তপোভিঃ ক্ষীণপাপানাং শান্তানাং বীতরাগিণাং। মূমুক্ণামপেকোহয়মাত্মবোধো বিধীয়তে॥ ১॥

যাহারা তপস্তাদ্ধারা পাপ ক্ষয় করিয়া বিশুদ্ধ চিত্ত হইয়াছেন এবং বিষয়-ভোরের বাসনাও পরিত্যাগ করিয়াছেন মোকাভিলাবি এডজেপ ব্যক্তিগণের প্রধ্যাদ্দনীয় আম্বাধা নামক এই গ্রন্থ বিহিত হইতেছে।। ১ ।। • বেণাদি শান্তে বর্ণাঝ্রম ধর্মানুষ্ঠানকৈও যে মোক্ষর্গাধন বলিয়া উক্ত করিয়াছেন তাহা মোক্ষ'ফল লাভের সাক্ষাৎ কারণ নহে আত্মতত্ত্ব জ্ঞানই ভাহার সাক্ষাৎ কারণ ইহা দৃষ্টান্তের সহিত কহিতেছেন।

> বোধোহন্য সাধনেভ্যো হি সাক্ষানোকৈকসাধনং। পাকঞ্চ বহ্নিবজ্ঞানং বিনী মোকো ন সিদ্ধাতি।। ২ ॥

কর্মানুষ্ঠানাদি মোক্ষ সাধনের অনান্য যে সকল উপায় আছে তৎসমূহ অপেক্রা একমাত্র আত্মজানই তাহার সাক্ষাৎ উপায় ইইয়াছে। কেননা অম্লাদি পাকের প্রতি স্থালী কাষ্ঠ অলাদিরপ বছবিধ কারণ থাকিলেও বহিল বাতিরেকে যে প্রকার কদাচ পাকসিদ্ধি হয় না সেই প্রকার মোক্ষসিদ্ধির প্রতি পাককার্য্যের স্থালী কাষ্ঠাদির ন্যায় কর্মানুষ্ঠান প্রভৃতি অস্তান্ত কারণ উক্ত থাকিলেও বহিন্তরপ আত্ময়ান ব্যতিধেকে কদাচ খোক্ষ সিদ্ধি হইতে পারে বা। ব

কর্মানুষ্ঠানদ্বার। কেন মোক্ষ লাভ হইতে পারে না অগুনা তাহা বিস্তার ক্রিয়া কহিতেছেন।

অবিরোধিতয়া কর্ম নাবিদ্যাং বিনিবর্ত্তয়েৎ।
বিস্তাহবিস্তাং নিহস্তোব তেজগুমিরসংঘবৎ। ৩॥

কর্ম এবং অবিদ্যা এতত্বভয়ের পরস্পর বিরোধিতা না থাকা প্রযুক্ত কর্ম কদাচ অবিদ্যাকে নির্ভি করিতে সক্ষম হয় না। কিন্তু আলোক এবং অন্ধকার এতত্বভয়ের গরস্পর বিরোধিতা থাকাতে আলোক যে প্রকার অন্ধকারকে বিনষ্ট করে তক্রপ বিদ্যা ও অভিদ্যা এতত্বভয়ের বিরোধিতা থাকাপ্রযুক্ত
বিদ্যাই অবিদ্যাকৈ বিনষ্টা ক্রিতে সক্ষমা হয়।। ৩ ।।

যদি কেহ এমত বিবেচনা করেন যে অবিদ্যাকে বিনাশ করিবার প্রয়োজন কি ? অতএব কহিতেছেন।

> পরিচ্ছিন ইবাজানাত্তরাশে সতি কেবলঃ। স্বয়ং প্রকাশতে ছাজা মেঘাপায়েহংশুমানিব॥ ৪॥

যে প্রকার অথগু সুর্যায় গুল মেঘসমূহ দারা আইছ হইলে স্থানে২ তাহার জ্যোতিঃ খণ্ড খণ্ডের ন্যায় হইয়া প্রকাশিত হয় কিন্তু মেঘার ল অপগত হইলে পুনর্কার সেই সুর্যায়গুল অখণ্ডরপে দৃষ্ট হইয়া থাকে তদ্ধপ যদবধি জীবের অবিদ্যা (অজ্ঞান) থাকে তদবধি অখণ্ড আত্মতত্ত্ব ঐ অবিদ্যা হেতৃথণ্ড খণ্ডের ত্যায় প্রকাশ পায়, অর্থাৎ ভূমি আমি তিনি উনি ও ঘোটক গক্ষিমৎস্য প্রভৃতি পৃথক পৃথক জীবাকারে প্রকাশিত হয় কিন্তু রিভাদ্বারা অবিভা কর হইলে উপাধিশৃত্য শ্বং আত্মা অখণ্ডরপে প্রকাশিত হয়েন।। ৪ ॥

যদি বল বেদান্তমতে একমাত্র জ্ঞানস্বরূপ ব্রহ্ম পদার্থ ভিন্ন যাবতীয় বস্তু অবিভাকল্লিত সুতরাং বিভা ও মায়াকার্য্য বলিয়া পরিগণিতা আছে; এতা-বেতা বিদ্যাল্বারা অবিদ্যা নাশ সম্ভব হইলেও মায়াকার্য্য বিদ্যাল্ভের কি ঐকারে জীবের মোক্ষসিদ্ধি হইতে পারে। অতএব সেই অবিদ্যাকার্য্য বিদ্যা যে প্রাকারে স্বয়ং বিন্টা হইয়া থাকে অুধুনা তাহা দৃষ্টান্তের সহিত কহিতেছেন।

অজ্ঞান কলু যং জীবং জ্ঞানীভাগাদিনির্মলং। কৃত্বা জ্ঞানং স্বয়ং নস্থেজ্জলং কতকরেণুবৎ ॥ ৫ ॥

যে প্রকার নির্মালী বীজের রেণু মলিন জলের মালিন্য সমুদায় বিনষ্ট করিয়া পশ্চাৎ আপনিও বিনাশ প্রাপ্ত হয় ওচ্চেপ জ্ঞানাভ্যাস ্বৃষ্ট ভূক অজ্ঞান কলুবরূপ জীবত্ব ভ্রান্তিকে বিনষ্ট করিয়া আত্মতত্ত্বকে বিশেষরূপে নির্মাল কর্ভঃজ্ঞানরূপা বিদ্যাপ্ত স্বয়ং বিনষ্টা ইইয়া থাকে।। ৫ ।।

যদি বল বিদ্যাদ্যার। অবিদ্যা বিন্টা ইইলে পর সেই বিদ্যা কাহার দ্বার। বিনাশ প্রাপ্তা হয় ইহা বোধগম্য ইইতেছে না। অতএব কহিতেছেন যে বিভা ও অবিদ্যা প্রভৃতি যত প্রকার মায়াকার্য্য আছে সেই সংসার্রপ সমুদায় মায়াকার্য্যই মিথ্যা ইহা জ্ঞানদ্বারা প্রকাশিত হয়।

> সংসার: স্বপ্নতুল্যা হি রাগছেষাদি সঙ্কুল:। স্বকালে সভ্যবভাতি প্রবোধেইসভাবদ্ভবেৎ।। ৬।।

যেহেতুক রাগবেষানিযুক্ত এই সংসার স্থপ্নতুন্য অর্থাৎ সপ্প যে প্রকার আত্মাধিষ্ঠানে অন্তঃকরণের ভ্রান্তিদারা বিধিধরণে কল্পিত হয় এই সংসারও সেই প্রকার ব্রহ্মাধিষ্ঠানে অবিভাদারা কল্লিত হইয়াছে। অতথ্য স্থাপ্নিক কল্লনা যেরপ স্থপ কালেই সন্তা ও জাগ্রাৎকালে অসন্তারপে ভাসমান হয়ংসই প্রকার এই সংসারও জ্জানাবস্থায় সত্য ও তত্ত্বজান লাভ হইলে অ্যুক্তরণে প্রকাশিত ইইয়া থাকে।। ৬ ।।

যদবধি ভ্রমাত্মক বস্তুর অধিষ্ঠান তত্ত্বের জ্ঞান না জন্ম তদবিধ যে ভ্রম নিব্লস্তি হুইতে পারে না অধুনা তাহা দুফাস্তের সহিত কহিতেছেন্ন

> তাবৎ সঠাং জগন্তাতি শুক্তিকা রজতং যথা। যাবন্নজ্ঞায়তে ত্রন্ম সর্বাধিষ্ঠানমন্বয়ং॥ ৭ ॥

্বে প্রকার শুক্তিতে রক্ষত ভ্রম হইলে যে পর্যান্ত শুক্তিজ্ঞান না জন্ম ভাবেই ভাহার শুক্তিতে রক্ষত বিষয়া বেছিব পাকে পশ্চাহ শুক্তিজ্ঞান হইলে রক্ষতের অসন্তাতা প্রতীতি হয় সেই প্রকার যদবধি সমস্ত বিশ্বভান্তির আধার স্বন্ধপ অন্বিতীয় ব্রহ্মতত্ত্ব অবগতি না হয় তদবধি এই সংসার সন্তারপেই ভাদ মান হইয়া থাকে।। ৭ ।।

অধুনা স্ত্রিদানন্দ্রকপ এম্মাত্র ব্রহ্মপদার্থে যেপ্রকারে এই বিশ্ব মায়া-দ্বারা কল্পিত হইয়াছে তাহা দৃষ্টান্তের সহিত কহিতেছেন।

্ সচ্চিদাত্মস্তর্ম্যতে নিত্যে বিষণী বিকশ্পিতাঃ। ব্যক্তয়োবিবিধাঃ সর্বা হাটকে কটকাদিবৎ॥ ৮॥

যে প্রকার সুর্থপিণ্ডে কটক কুগুল হার কেয়ুবাদি অলঙ্কার সমূহ স্বর্ণ গার দ্বারা কল্পিত হয় সেইপ্রকার সচ্চিদানন্দ্ররপ এডমাত্র ব্রহ্মপদার্থে বিবিধ প্রকারে ভাসমান এই জগৎ সমুদায় মায়াদ্বারা বিশেবরূপে কল্পিড হই রাছে।। ৮, ।।

যদি বল-অলঙ্কারসমূহ ভিন্নভিন্নপে দৃষ্ট হইলেও তৎসমূহকে যেপ্রকার স্বৰ্গ ববিরা বোধ হয় সংসারসমূহকে তৃদ্ধে একমাত্র ব্রহ্ম পদার্থ বলিয়া বোধ না হয় কেন ? অতএব অধুনা-"তাহার ভিন্নভিন্নপে প্রতীতি হইবার হেতু কহিতেছেন।

यथाकारमा स्वीरकरमा नारनागाधिशरका विष्टुः। ज्ञानम्बित्रवस्त्राक्ति जन्नामारनकवस्त्रवर्था । ।।

্ষে প্রকার আকাশ এক রহৎ বস্ত হইলেও ঘট পট মঠাদি, নানা প্রকার উল্লেখ্যিত হইয়া উপাধির বিভিন্নতা হেড় ঘটাকাশ পটাকাশ ও মঠাকাশা দি ভিন্নভিন্নপে প্রতীতির বিষয় হয় এবং সেই সমস্ত উপ ধির নাশ ইইলে পর পূর্ববিদ্ধ একরপেই থাকে তদ্রপ সর্বেঞ্জিয় প্রবর্ত্তক সর্বব্যালি যে পর-মাজু। তিনি দেবতা মনুষ্যাদিরপ বিবিধ উপাধিগত হইয়া ভিন্নং রূপে প্রতীতির বিষয় হয়েন এবং সেই সমস্ত উপাধির নাশ হইলে পর পূর্কের ন্যায়, একত্বরূপেই থাকেন। ১ ।।

সম্প্রতি উপহিত বস্তুতে উপাধির ধর্ম যে প্রকারে আরোগিত হয় তাহা
দুষ্টান্তের সহিত কহিতেছেন।

নানোপাধিবশাদেবং জাতিনামাশ্রয়াদয়:। আঅস্থারোপিতাস্তোয়ে রসবর্ণাদি ভেদবং ॥ ১০ ॥

যে প্রকার বিশেষং বস্তু সংযোগে জ্বেতে ম**্রাদি রদ ও নীল পীত** লোহিতাদি বর্ণ প্রভৃতি আরোপিত হয় সেই প্রকার নানা উপাধি বশতঃ আত্মাতে জাতি নাম ও আশ্রয় প্রভৃতি আরোপিত হইয়া গাকে।। ১০।।

অধুনা আত্মার দেহাদি উপাধি নিরপণ করণার্থ প্রথমতঃ স্কুদ দেহের বিবরণ করিতেছেন।

> পঞ্চীক্ত মহাভূতসম্ভবং কর্মসঞ্চিতং। শরীরং সুথত্যধানাং ভোগায়তনমুচ্যতে॥ ১২ ॥

পঞ্চীকৃত অর্থাৎ একং ভূত প্রান্তোক পঞ্চভূতের গুণযুক্ত এবস্তুত মহাত্রুত হইতে জীবের প্রাক্তন কর্মা বশতঃ উৎপন্ন এতৎ সূল দেহ সুখ তুঃব ভোগের আয়তনরপে কথিত হয়।। ১১ ।।

সূলদেহের ব্তান্ত কহিয়া সম্প্রতি সুক্ষাণরীরের বিবরণ করিতেছেন।

পঞ্চ প্রাণমনোবুদ্ধি দশেশিয় ক্ষন্থিতং। অপঞ্চীকৃতভূতোত্থং স্থকাঙ্গং ভোগসাধনং॥ ১২॥

প্রাণ অপান ব্যান উদান সমান এই পঞ্চপ্রাণ এবং মন ও বৃদ্ধি এবং শ্রোত্র ত্বক চকুঃ জিলা আন এই পঞ্চ জানে ক্রিয় ও হত্ত পদ আস্য প্রহ্ লিক্ষ এই পঞ্চ কর্মেক্রিয় সাকলো এই সপ্তদশ অবয়বযুক্ত অপঞ্চীকৃত ভন্মাক্রনামক ভূতনির্দ্ধিত স্থল্ম শরীর জীবের স্থখ তঃখাদি জোনের স্থাধন হয় ।। ১২ ।। সম্প্রতি কার্যনারীর নির্দ্ধেশ পূর্বকে আত্মতন্ত্রকে উক্ত উপাধিত্রক্ষের বিপ রীত বলিয়া বর্ণনা করিতেছেন।

> অনাম্ভবিদ্যানির্ন্ধাচ্যা কারনোপাধিক্রচ্যতে। উপাধিত্রিতয়াদঅমাত্মানমবধারয়েৎ।। ১৩ ॥

আনাদি অথচ নির্বাচন করণাশক)। যে অবিদ্যা তাহাই কারণদেহ বলিয়া কথিত হয় কিন্তু আত্মতত্ত্বকে উক্ত উপাধিত্রয় হইতে অর্থাৎ স্থান প্র কারণু এই তিন দেহহইতে ভিন্ন বলিয়া অবধারণ করিবেন।। ১০ ।।

উপাধিত্রয় হইতে আত্মার ভিন্নতা প্রতিপাদন করিয়া সম্প্রতি তাঁহার প্রঞ্চকোষ-বিলক্ষণতা কহিতেছেন।

> পঞ্চকোষাদিযোগেন তত্তন্ময় ইব স্থিতঃ। শুদ্ধাত্মা নীলবস্ত্রাদিযোগেন ক্ষটিকোয়ধা।। ১৪ ॥

- যে প্রকার শুদ্ধসভাব স্ফটিক নীল পীত সোহিতাদি বস্তুযোগহেত সেইং বস্ত্রের নীলতাদি বর্ণ ধারণ করে তদ্ধপ অরময় প্রভৃতি পঞ্চ কোষাদির যোগ হেতৃ আত্মা তম্বন্নয় তুলা হইয়া থাকেন। পঞ্চকোবের নাম যথা অনুময়-প্রাণ ময়-মনোময়-বিজ্ঞানময়-আনন্দময় কোষ। তন্মধ্যে পিতৃ মাতৃত্ত অনুবিকার इक्टर देश्यन रकेश अनुवात शतिविद्य रा य जनएमर ठारी विरे अनुवार কোষ ৰলা যায়। কেননা কোষ যেপ্রকার থকাাদিকে আচ্ছাদন করে অজ্ঞানা-বস্থায় এতং ফুল দেহও সেই প্রকার আত্মাকে আচ্ছাদন করিয়া থাকে এত নিমিত্ত তাহা কোষ বলিয়া কথিত হয়। এই অনুময় কোষধর্মের অধ্যাদে আমি স্থল আনি কৃশ আমি দীর্ঘ ইত্যাদি দেহধর্ম আআতে আরোপিত रुद्वेत्रा थोर्क। म्हरिक्कियोमित ६६कोमाधन श्रांगीमि शक्ष वायु हर अमामि शक्ष কর্ম্মেন্সিরের সহিত প্রাণময়কোর বলিয়া কথিত হয়। এই প্রাণময়কোবধর্মের অধ্যাদে আমি কার্য্য করিতেছি আমি কুধিত আমি পেণাসিত এত দ্রুপ প্রাণ ধর্ম আত্মাতে আরোপিত হইয়া থাকে। শ্রোত্রাদি পঞ্চ জ্ঞানেক্সিয়ের সাইত মনকে মনোময়কোষ বলা যায়, এই মনোময় কোষদার৷ অদন্দিশ্ব আআর সংশয়বিশিষ্টতা অখ্যাস হয়। এবঞ্চ ঐ পঞ্চ জ্ঞানেঞ্জিয়ের সহিত বৃদ্ধি বিজ্ঞান ময় কোষ বলিয়া অভিহিত হয়, এতদ্বারা আমি কর্ত্তা আমি ভোক্তা ইত্যাদি রূপ বৃদ্ধিধর্ম আআতে আরোপিত হইয়া থাকে। আনন্দময়কোর কারণ শরীর (অবিদ্যা) ৬তদ্বারা সামান্য প্রিয়মোদ-রহিত আত্মাতে প্রিয়মোদ বিশিষ্টতা আবোগিতা হয়।। ১৪

অর্না প্রাঞ্জ পঞ্কোষ হইতে আত্মাকে পৃথ্করূপে বিবেচনা করিবার উপায় কহিতেছেন।

> বপুস্তবাদিভি: কোবৈযু ক্তং যুক্ত্যবঘাততঃ। প্লোত্মানমান্তরং শুদ্ধং বিবিচ্যাত্তপ্তুলং মথা।। ১৫।।

যে প্রকার অবঘাতদারা ধান্য প্রভৃতির ভুবাদি তাপি করিয়া গুদ্ধ তঞ্চল প্রভৃতি প্রহণ করা যায়. সেই প্রকার যুক্তিকণ অববাতদারা আত্মার দেহাদি কোষরপ তুবাদিকে পরিস্তাগ করিয়া বিশুদ্ধ আত্মতত্ত্বকে বিবেচনা করিবেক। দে যুক্তি এইরপ, এতদ্দেহ আত্মা নহে যেহেতু ইহা জড় স্মতরাং অনিস্তাপদার্গ্র অর্থাৎ উৎপত্তির পূর্ব্ধে ও মরনের পরে ভাষার অহাব হয়। এবং এতং প্রাণ নমূহও আত্মা নহে যেহেতু বায়ু সূত্রাং জড়পদার্থ। অপর এতৎ মনও আত্মা নহে যেহেতু কামকোধাদি রভিদারা তাহার বিকার জন্মে। এবং বুদ্ধিও আত্মা নহে যেহেতু কামকোধাদি রভিদারা তাহার বিকার জন্ম। এবং বুদ্ধিও আত্মা নহে যেহেতু তাহা স্প্রগুরুলিকে রক্ষায় কার্ণীভূত অবিভাতে লয় প্রাপ্ত হয় সূত্রাং প্রদায় উৎপত্তাদি অবস্থাবিশিষ্ট প্রযুক্ত বুদ্ধিকে কোনক্রনে আত্মা বলা যাইতে পারে না। এবং আনন্দময় কোষরপ কারণশরীরও আত্মা নহে যেহেতু তাহা সমাধিতে নীল হয় সূত্রাং ক্ষণবিধংশা। অতএব এতৎ পঞ্চ কোষহইতে ভিন্ন ও তদ্বিপরীত লক্ষণাক্রান্ত অথণ্ড চিদানন্দ আত্ম. শক্ষের বাচ্য হয়েন।। ১৫ ।।

আত্মার পঞ্চকোষ-বিলক্ষণতা উক্ত করিয়া অধুনা তাহার নীর্ব্রগতন্থ বিষ-যুক আশকা পরিহার করিতেছেন।

দদা দর্মগতোপ্যাত্মা ন দর্মত্রাবভাদতে। বৃদ্ধাবেবাবভাদেত স্বচ্ছেষু প্রতিবিম্বৎ ॥ ১৬ ন।

থে প্রকার স্থ্যাদির প্রতিবিশ্ব কোন্থ মলিন বস্ত্রতে প্রকাশিত না হইয়া জলাদি স্বচ্ছ বস্তুতেই প্রকাশিত হয় সেইরূপ অংগ্রেড হু মর্ব্রগত হইলেও মর্ব্রহি প্রকাশিত হয়েন নাক্ষারণ বুদ্ধিব্যতীত অবিদ্যাকল্পিত অন্যান্য মর্ব্রপদার্থই মলিন অতথব তাহা কেবল বুদ্ধিতেই প্রতিভাসমান হয়।। ১৬ ।।

অব্না আতার প্রভুত্ব ও সর্বসাক্ষিত্ব নিরূপণ ক্রিতেছেন।

দেহেন্দ্রিসনোবৃদ্ধি প্রকৃতিভ্যোবিলক্ষণং।
তত্ত্তি সাক্ষিণং বিস্তাদাখানং রাজবং সদী।। ১৭।।

যে প্রকার রাজার ক্ষমত ছারা ক্ষমতাপদ্ম রাজপুরুষে । যে সকল কর্ম করে তাহাতে একমাত্র রাজারই প্রভুত্ব থাকে, সেই প্রকার দেহে প্রিয়াদির । যে সমুদায় ব্যাপার সম্পন্ন ররে তাহাতে কেবল আত্মারই একমাত্র প্রতুত্ব আছে আত্মানা থাকিলে ভাহারা কেহই স্বস্ব ব্যাপারে ক্ষমতাপন্ন হইতে পারে না। অতএব আত্মাকে দেহ ও ইন্সিয় ও মন এবং বৃদ্ধি ও প্রকৃতি এতং সমস্ত হইতে বিপরীত লক্ষণাক্রান্ত ও ঐ সমস্ত বিষয়ের সাক্ষিত্ররূপ জান করিবে।। ১৭ ।।

অধুন। আত্মার কর্ছ-শূন্যতা বর্ণনা করিতেছেন।

ব্যাপৃতে খিন্দ্রি হোজাআ। ব্যাপারীবা বিবেকিনাং।
দৃশ্যতে হত্তে যুধাবৎ দুধাবন্ধিব যথা শশী॥ ১৮॥

যে প্রকার ।মঘসমূহ খাবমান হইলে অজ্ঞলোকেরা চন্দ্রকে খাবমানরপে বিবেচনা করে তদ্ধপ জীবের ইচ্ছিয়সমূহ স্ব স্ব বিষয়ে ব্যাপৃত হইলে অবি-বেকিরণ আক্মতত্ত্বকেই ব্যাপারশালিরপে বিবেচনা করে॥ ১৮॥

যদি বল ইঞ্জিয়গণ স্ব স্ব বিষয়ে ব্যাপৃত হইলে আন্ধার প্রভুৱ কি প্রকারে থাকে অতএব কহিতেছেন।

> আজুচৈতভামাশ্রিত্য দেহেন্দ্রিয়মনোধিয়ঃ। স্বকীরার্থেযু বর্ত্তন্তে সূর্য্যালোকং যথা জনাঃ॥ ১৯॥

যে প্রকার লোকসমূহ মুর্য্যের আলোককে আশ্রয় করিয়া স্বীয়থ কার্য্যে প্রবৃত্ত হয় সেই প্রকার আত্ম চৈতন্যকে আশ্রয় পূর্বকে দেহেন্দ্রিয় মন ও বুদ্ধি ইহারা স্ব স্ব বিষয়ে প্রবৃত্ত হইয়া থাকে।। ১৯।।

' যদি বল দৈহেন্দ্রিয়াদি আঝানা ইইলে আমি স্কুল আমি কৃশ আমি ক্রি এরপ ভান কেন হয়। অতএব কহিতেছেন।

দেহেন্দ্রিয়গুণান্ কর্মাণ্যমলে সচ্চিদাত্মনি। ।
অধ্যম্ভতে হবিবেকেন গগণে নীলতাদিবৎ।। ২০ it

বে প্রকার প্রকৃত তত্ত্বের অজ্ঞান বশতঃ মেঘশৃন্ত নিমান আকাশে মীলন্তাদির আরোপ হয় তক্ষপ জ্ঞানস্বরূপ আত্মাতেও অবিবেক্দারা,দেহে ক্রিয়াদির উণ ও বর্মানকা আরোপিত হইয়া থাকে।। ২০।। জ্জানাশ্মানসোপাধেঃ কর্তৃত্বাদীনি চাজনি। কম্পাতেংযুগতে চন্দ্রে চলনাদির্যথাস্তনঃ॥ ২১॥

্যু প্রকার জনমধ্যে প্রতিবিশ্বত চক্রমগুলে জনের চননাদি কল্পিত হয় অর্থাৎ যৈপ্রকার জন আন্দোলিত হইলে তমধ্যন্তিত চক্রপ্রতিবিশ্বও সচঞ্চল হয়, সেই প্রকার অজ্ঞানহেতু অন্তঃক্রবোগাদির কর্ত্ত্বাদি আত্মাতে ক-ল্পিত হইয়া থাকে।। ২১।।

অধুনা অন্তঃকরণধর্ম রাগেছাদির অনাত্মধর্মতা প্রতিপাদন করিতে-ছেন।

> রাগৈচ্ছা সুখদ্বংখাদি বুদ্ধৌ দত্যাং প্রবর্ত্ততে। সুষুপ্তৌ নাস্তি তল্লাদে তম্মাদুদ্ধেস্ত নাম্মনঃ।। ২২ ॥

যেহেতু মনুষ্যাদির জাগ্রাৎ ও ম্বপ্ন এওত্তম অবস্থাতে বুদ্ধির বিদামানতা প্রযুক্ত অনুরাগ ইচ্ছা ও সুখ তুঃখ প্রভৃতি সকলই থাকে কিন্তু 'সুষ্বৃপ্তিকালে জীবের বুদ্ধি স্বীয় কারণে লয় প্রাপ্ত হইলে প্রস্তাবিত সুখ তুঃখাদি কিছুই থাকে না, অতএব তৎ সমূহকে বুদ্ধির শুণ বলিয়া জানিবেন; আণুগার শুণ নহে।। ২২।।

অধুনা আত্মার, ম্বরূপ বর্ণনদ্বারা পুর্কোক্ত বাকাকে চূঢ় করিতেছেন।

প্রকাশোহর্কস্ত ভোয়স্ত শৈত্যমাগ্নের্থথাঞ্চতা। স্বভাবঃ সচ্চিদানন্দ নিত্য নির্ম্মলতাত্মনঃ।। ২৩ ।।

যেপ্রকার মধেরীর স্বভাব প্রকাশ, জলের স্বভাব শীতসভা ও অগ্নির স্বভাব উষ্ণতা সেই, প্রকার আত্মার স্বভাব সঞ্চা জ্ঞান আনন্দ ও নিত্তা নির্মালতা বলিয়া প্রসিদ্ধ স্মাছে ॥ ২০॥

্যদি বল আত্মীর সম্ভা জ্ঞান আনন্দাদি ভিন্ন অন্ত কোন স্বভাব ন। থা-কিলে " আমি জানি ,, এই বাক্যে জ্ঞানের " আমি ,, এইরপ অভিমানা-বগাহিতা কি হেতু প্রতীতি হইয়া থাকে। অতএব কহিতেছেন।

> আত্মনঃ মজিদংশশ্চ বুদ্ধে বৃত্তিরিতিদ্বরং। সংযোজ্য চাবিবেকেন জানামীতি প্রবর্ততে॥ ২৪॥

শীব, আত্মার সচ্চিদংশ অর্থাৎ সন্তাত্মক জ্ঞানাংশ এবং বৃদ্ধির বৃদ্ধির প্রজ্ঞান এই দৃই পদার্থকে অবিবেকহেতুক সংযোগ করত ' আমি ছানি » এই বাক্য কহিছে প্রবর্ত্ত হয়।। ২৪ ॥

আত্মনোবিক্রিয়া নান্তি বুদ্ধের্বোধোনজান্থিতি। জীবঃ সর্বায়লং জান্বা জাতা দ্রুষ্টেতি মুহ্নতি।। ২৫ ॥

অপিচ আত্মার।বিক্রিয়া নাই ও বুদ্ধির জ্ঞান নাই কিন্তু জীব ঐ উভয়কে মিলিড জানিয়া আপনাকে জ্ঞাতা ও ত্রুটা ভাবিয়া মুগ্ধ হয়।। ২৫ ॥

ঁ ব'দি বস জীবের কর্ত্ত ভোক্ত্তাদি সমুদায় অবিভা কল্পিত হইলে সংসারাদির ভয় কি, অতএব কহিতেছেন।

> রক্ত্রদর্পবদাত্মানং জীবোজ্ঞাত্ম ভয়ং বহেৎ। নাহুং জীবঃ পরাত্মেতি জ্ঞানঞ্চেন্নির্ভয়োভবেং।। ২৬।।

যে প্রকার অনিবিত্ব অন্ধকারন্থিত রক্তনু খণ্ডে পুরুষ বিশেবের হঠাৎ সর্প বলিয়া বোধ হইলে বিবেচনাদারা যাবৎ তাহার যথার্থ তন্তু অববোধ না হয় ভাবৎ মানসিক ভয়ের নির্দ্তি হয় না, সেই প্রকার অভয়ন্থরপ আত্মাতে শীবদ্ব আবোদিত হইলে সেই জীবই ভয় প্রাপ্ত হয়, পশ্চাৎ তত্ত্বমস্যাদি মহা-বাক্য দ্বারা সে যথন জানিতে পারে যে আমি জীব নহি কিন্তু পরসাত্মা তখন সেই পরসাত্মতন্ত্র জ্ঞানহেতু ভাহার কম্পিত জীবদ্বের বিনাশ হইলে মুভরাং ভয় থাকে না।। ২৬ ।।

যদি বল 'সচিচদানন্দস্তক্ষপ আত্মা যদি দেহমধ্যে আছেন তবে কি মিমিন্তে ভাঁহাকে জানিতে পারা যায় না, অতএব কহিতেছেন।

আত্মাবভাদয়ত্যেকে বুদ্ধ্যাদীনীন্দ্রিয়াণি হি । দীপোঘটাদিবৎ স্বাআ কভৈন্তৈর বিভাগতে ॥ ২৭ ॥ :

যে প্রকার প্রজ্বলিত প্রদীপ ঘটাদি সমুদায় বস্তুকে প্রকাশ করে কিন্তু ঘটাদি বস্তুসমূহ প্রদীশকে প্রকাশ করিতে গারে না, দেই প্রকার আআ জীবের বুদ্ধি ও ইন্দ্রিয় প্রভৃতি সমুদায়কে প্রকাশ করেন কিন্তু ক্ষভ্রভাব উক্ত বুদ্ধীব্যাদিয়ার জিনি প্রকাশিত হয়েন না।। ২৭ ।। স্ববোধে নান্যবোধেচ্ছা বোধৰূপত মাত্মনঃ। নদীপকান্যদীপেচ্ছা যথা স্বাত্মপ্ৰকাশনে॥ ২৮॥

আঁপির যে প্রকার প্রজ্ঞানত প্রদীপের অবয়ব প্রকাশের নিমিত্তে অক্ষ দীপের অপ্রেক্ষা করে না, সেই প্রকার আত্মার স্বরুপ, জানিবার নিমিত্তে জানাস্তবের প্রয়োজন নাই যেহেতু আত্মা স্বয়ং প্রকাশিত হয়েন।। ২৮।।

অধুনা আত্মতত্ত্ব জ্ঞানলাডের উপায় কহিতেছেন।

নিষিধ্য নিখিলোপাধীমেতি নেতীভি বাক্যতঃ। বিদ্যাদৈক্যং মহাবাকৈয় জীবান্মপ্রমান্সনোঃ॥ ২৯॥

ইহা আত্মা নহে, ইহা আত্মা নহে, এভজ্রণে আত্মার পুর্ব্বোক্ত দেহেঞ্জি য়াদি সমস্ত উপাধিকে নিষেধ করিয়া তত্ত্বমিস অর্থাৎ সেই পর্মাত্মা ভূমি এই মহাবাক্যদারা সমস্ত নিষেধের অবধীভূত জীবাত্মার সহিত্ত পর্মাত্মার ঐক্যকে জ্ঞাত হইবেন।। ২৯।।

> আবিত্তকং শরীরাদিদৃশ্যং বুদ্ধুদব**ে ক্ষ**রং। এতদিলক্ষনং বিত্তাদহং ত্রন্ধেতি নির্ম্মলং॥ ৩০॥

অবিদ্যানির্দ্দিত শরীরাদি দৃশ্য অর্থাৎ জ্যেপদার্থ দক্ষ জনবুদ্ধু দুলা নশ্ব কিন্তু ইহা হইতে বিরুদ্ধ দক্ষণাক্রান্ত নির্দ্দি ব্রহ্মপদার্থস্বরূপ ' আমি,, এইরপ জ্ঞান করিবে।। ৩০ ।।

দেহান্যন্ত্রান্তমে জন্মজর কাশ্র্য লয়াদয়:।।
শব্দাদিবিষয়েঃ সঙ্গোনিরিন্দ্রিয়ত্রা ন চ।। ৩১।।

যেহেতু আমি দেহহইতে ভিন্ন অতথ্য আমার জন্ম জরা কৃশতা বা লয় প্রভৃতি নাই এবং ইপ্রিয়, শূন্যতাহেতু, শব্দ স্পর্শ রূপ রস গন্ধ এই সকল বিষয়ের সহিত আমার সম্বন্ধ লাই।। ৩১ ।।

> অমনস্ত্র মে তৃঃথরাগদ্বেষভয়াদয়:। অপ্রাণোহ্বমনাঃ শুভ্র-ইত্যাদি শ্রুতিশাসনাৎ ॥ ৩২ ॥

এবঞ্চ আমার মনঃশূঁখত। প্রযুক্ত রাগ দ্বেষ ও ভয় প্রভৃতির সন্তাক নাই যে হেডু শ্রুতিতে আহা অপ্রাণ অমনা ও স্বচ্ছ এই প্রকার শাসন দৃষ্ট হয়।। ৩২.

> নিপ্ত গোনিছি, য়োনিত্য নির্বিক প্রশানরঞ্জনঃ। নির্বিকারোনিরাকারো নিত্য মুক্তোহস্মি নির্মালঃ।। ৩৩ ॥

ফলতঃ আমি যে পদার্থ তাহা নিশ্বণ ও নিজ্ঞিয় এবং নিতা ও বিকল্পর হৈত ও নিরঞ্জন অর্থাৎ অবিদ্যা মালিন্যবক্জিত ও বিকারবিহীন ও আকারশূন্য পুবং নিতামুক্ত ও নির্মালয়রপ।। ৩০ ।।

> অহমাকাশবৎ সর্ববহিরন্তগতোহচুতে:। সদা সর্বসমঃ শুদ্ধোনিঃসঙ্গো নির্মালোইচল:।। ৩৪ ॥

আমি আকাশের স্থায় সকল বস্তুর বাহ্ ও অন্তর্গত এবং চ্যুতির হিত ও সর্বাবাদে সকল বস্তুতে সমভাবে স্থিত অথচ শুদ্ধ ও নিঃসঙ্গ এবং মালিন্তর-হিত ও অচল অর্থাৎ স্বরূপ বা স্বভাবহ ইতে চলিত নহি॥ ৩৪।।

> নিত্যশুদ্ধ বিমুক্তৈকমখণ্ডানন্দমন্বরং। সত্যং জ্ঞানমনন্তং যথ পরং ব্রহ্মাহমেব তথা। ৩৫॥

অপিচ বেদে এক নিতাওন মুক্তস্বরূপ ও অদ্বিতীয় অথগুনিন্দ্ররূপ অথচ সত্তু জ্ঞান ও অনস্তম্বরূপ যে ব্রহ্ম উক্ত হইয়াছেন ভাহাও আমি॥ ৩৫॥

অধুনা পুর্ব্বোক্ত আত্মজ্ঞান প্রকানকে উপসংহরণ করিতেছেন।

এবং নিরন্তরং রূত্বা এন্দোবাস্মীতি বাসনা। 💎 ' হরত্যবিস্তাবিকেপীন্ রোগানিব রসায়নং 📙 ৩৬ ॥

প্রাপ্তক্ত প্রকারে নিরস্তর চিন্তা করিতেং আমি ব্রহ্ম এই প্রকার সংস্কার কাক হইরা অবিদ্যাবিক্ষেপরূপ সংসাদকার্য্য সমূহকে হরণ করে যে প্রকাব মুদারণ নামক ঔ্রধি রোগনিচয়কৈ হরণ করিয়া থাকে।। ৩৬ ।।

> বিক্তিদেশ আসীমোবিরাগোবিজিতেন্দ্রিঃ। ভাবয়েদেকমাত্যানং তমনস্তমনন্দীঃ।। ৩১ ।।

নিজ্জনস্থানে উপবেশনপূর্বক বিষয়ভোগাদিতে অনুরাগশৃষ্ঠ ও জিতে-ক্রিয় হইয়া অন্য বুদ্ধি পরিত্যাগ পুরঃদর দেই অস্তরহিত এক আত্মাকে ভাবনা করিবে। ৩৭ ।

> স্থাঅন্যেবাধিলং দৃশ্যং প্রবিলাপ্য ধিয়া সুধী:। •ভানয়েদেকমাত্যানং নির্দ্মলাকাশবৎ সদা॥ ৩৮॥

সুখী ব্যক্তি বুদ্ধিদারা দৃশ্যমান বস্তুসমূহকে আত্মাতে লয় করিয়া নির্মান আকাশের ন্যায় একদাত্র আত্মাকে সর্বদা ভারনা করিবেন।। ৩৮।।

অধুনা নির্বিকল্প সমাধি কহিতেছেন।

ৰূপবৰ্ণাদিকং সৰ্ব্বং বিহায় প্রমার্থবিৎ। পরিপুর্ণচিদানন্দ স্বৰূপেণাবভিষ্ঠতি॥ ৩৯॥

পরমার্থক্তা ব্যক্তি সমুদায় বস্তুর রূপ বর্ণাদি পরিত্যাগ করিয়া পরিপূর্ণ জ্ঞানানন্দ্ররূপে অবস্থিতি করিবেন।। ৩৯।।

> জ্ঞাতৃজ্ঞানজ্ঞেয়ভেদঃ পরাত্মনি ন বিস্তুত্তে। চিদানন্দ স্বৰূপদ্বাদীপ্যতে স্বয়মেব হি।। ৪০ ॥

পরমাস্মাতে জ্ঞাতা জ্ঞান ও জ্ঞের এতজ্ঞণ প্রভেদ না থাকাতে মনোদ্বারা কেহ তাঁহাকে, জ্ঞানিতে সক্ষম হয়েন না কিন্তু তিনি জ্ঞানানন্দস্তরণ হেতু স্বয়ং ভক্তের নিকট প্রকাশিত হয়েন।। ৪০।।

> এবমাত্মারনৌ ধ্যানমথনে শততং ক্লতে। উদিভাবগতিক্জ্বালা দর্কাক্তানেশ্বনং দহেৎ।। ৪১।

এবন্দ্রকার আত্মারপ অগ্নিজনক কাষ্ঠে সর্ব্বদা খ্যানরপ মধনক্রিয়া করিলে জ্ঞানরপ অগ্নিউদিত হইয়া সমস্ত অজ্ঞানরপ কাষ্ঠকে দক্ষ করে।। ৪১।।

আরুণেনৈর বোধেন পুর্বস্তিৎ তিমিরে হতে।
তত আবিভবৈদান্তা স্বয়মেবাংশুমানিব।। দুই।

( > )

স্থাঁ যেপ্রকার উদয়ের পূর্ব্বে স্থকীয় কির্ণের অরণ্তাদারা তমোনই করিয়া পশ্চাৎ উদয় হগ্নের সেই প্রকার জ্ঞানভূচাদারা অজ্ঞান-তিনির বি-নাশ করিয়া তদনস্তর স্বয়ং আত্মা আবিভূতি হয়েন।। ৪২।।

যদি বদ প্রাপ্ত আত্মার পুনঃ প্রাপ্তি কি প্রকারে সঙ্গতা হয় অত্এর্ব কিছি-তেছেন।

> আত্মাতু সততং প্রান্তোপ্য প্রান্তবদ্বিদ্যয়। তন্নাশে প্রান্তবদ্ধান্ত স্বকণ্ঠান্তরণং যথা।। ৪৩।

যে প্রকার কোন বাজির স্থকীয় কণ্ঠস্থিত আভরণ কোন কারণ বশতঃ বিন্দৃতি হইলে তৎকালে তৎসম্বন্ধে তাহা অপ্রাপ্তবৎ বোধ হয় পশ্চাৎ ভ্র-মান্তে মারণ করিয়া প্রাপ্ত বস্তুর পুনঃ প্রাপ্তি বিবেচনা করে তদ্ধেপ আত্ম-তত্ত্ব সর্বদো প্রাপ্ত হইয়াও অবিভাহেতু অপ্রাপ্তের ভায় হয়েন কিন্তু সেই অবিভার নাশু হইলে তিনি পুনঃ প্রাপ্তবৎ ভাসমান হইয়া থাকেন।। ৪০ ॥

যদি বদ আত্মতত্ত্ব সর্বদ। প্রাপ্ত হইয়াও অপ্রাপ্তের ন্যায় কেন হয়েন, অতএব কহিতেছেন।

> স্থানৌ পুরুষবদ্ধুষ্যো কৃতা ত্রন্ধনি জীবতা। জীবশ্য তাত্ত্বিকে ৰূপে তঙ্গিন্ দৃষ্টে নিবর্ত্তত ॥ ৪৪ ।

যে প্রকার অন্ধকারাছন রজনীতে কোন মনুব্য প্রান্তিদ্বারা স্থাপুতে (মূড়াগাছে) পুরুষ বুদ্ধি করে পশ্চাৎ বিশেষরূপে নিরীক্ষণ করিলে পুরুষ জ্ঞান রহিত হইয়া স্থাপু বলিয়া তাহার, বোধ দন্দে, সেই প্রকার অবিভাষারা ব্রক্ষেতে জীবছকৃত হয়, কিন্তু জীবের যাথার্থিক স্বরূপ সেই ব্রহ্মতত্ত্ব সাক্ষাৎ কৃত হইলেই স্থাপুতে পুরুষ-প্রান্তির নির্ভির স্থায় ব্রক্ষেতে জীবছল্রান্তি নির্ভা হইয়া থাকে।। ৪৪।। ১৫

ভত্ত্বৰপান্নভবাছৎপন্নং জ্ঞানমঞ্জনা'। অহং মমেতি চাজ্ঞানং বাধতে দিগ্ভয়াদিবৎ॥ ৪৫। '

যে প্রকার দিজ-ত্ত্বাদি,জ্ঞান হইবামাত্তে দিগ্রমাদি বিনিউ হইয়া থাকে সেই প্রকার তত্ত্বস্থরণ অনুভ্যবস্থা যে জ্ঞান তাহা অচিরাৎ " আমি ও আ-মার , এতজ্ঞপ অজ্ঞানকে বিনাশ করে।। ৪৫ ॥ অধনা সবিকল্প সমাধি কহিতেছেন।

সম্যক্ বিজ্ঞানবান্ যোগী স্বাত্মনোবাখিলং জগৎ। একঞ্চ সর্বমাত্মানমীক্ষতে জ্ঞানচক্ষ্ণ।। ৪৬।

শন্যক •অনুভাববিশিষ্ট যে যোগনী তিনি স্বকীয় আবাতে এই অধিন গ সংসারকে এবং সমস্ত সংসারে এক আত্মাকে জ্ঞানচকুর্মারা দর্শন করেন।। ৪৬ ।।

> व्यारेष्यत्वरः क्रनंद मर्त्तः व्याष्यत्माश्चम् किश्वन । मृत्मायद्वद घडोमीनि याष्यानः मर्त्वभीकृत्व ॥ ८१ ।

ষেকার মৃ**ষ্টিকানিশ্যিত ঘটশ**রাবাদি বস্তুতে একমাত্র মৃষ্টিকা জিন্ন অপার কোন বস্তু নাই তদ্রূপ আত্মাই এই সমস্ত জগৎ, আত্মাজিন অস্তু কোন পদার্থ নাই এতদ্রূপে তত্ত্বজ্ঞ ব্যক্তি সর্বৈত্রে পরিপুর্গ একমাত্র্যুত্তাকে দর্শন করেন।। ৪৭।।

অধুনা জীবনা জ পুরুষের লক্ষণ কহিতেছেন।

জীবমুক্তন্ত ভদিদান্ পুর্বোপাধিও নাং ন্তাজে। সচ্চিদানন্দরপদ্ধং ভকেৎ ভ্রমরকীটবং ॥ ৪৮ ॥

ত বুজ্ঞানি জীবমাজ পুক্ষ দেহে দ্রিয়াদি উপাধির পুর্বে শুণসমূহ পরি-জ্যাপ ক্রেন এবং তৈলপায়ী (আর্শু লা) যে প্রকার প্রগাড় চিন্তা দ্বারা ভ্রমর কীট্য প্রাপ্ত হয় সেই প্রকার তিনি সর্বদা ব্রহ্মচিন্তাদারা সচিদানন্দ্রক পতা প্রাপ্ত হয়েন। ৪৮॥

> তীর্থা মোহার্ণবং হত্তা রাগদেষাদি রাক্ষসান্। মোগী স্ক্রসমাযুক্ত আ্যারামোবিরাক্তে॥ ৪৯॥

ভগবান জ্রীরাম যেপ্রকার সমুত্র উল্লেখনপূর্বাক রাক্ষসসমূহকে বিনাশ করত মহাদ অমাত্য সমাযুক্ত হইয়া বিরাজমান ছিলেন সেই প্রকার যোগিবাজি মোহল মৃদ্ধ উত্তীর্ণ হইয়া রাগদ্বোদি রাক্ষসসমূহকে বিনাশ করত জ্ঞান বৈরা। গ্যাদি মহাদ আমাত্য সমাযুক্ত আজারাম হইয়া বিরাজিত হয়েন।। ৪%।।

#### আত্মবোধ.৷

বাহানিত্য সুখাদক্তিং হিত্মাত্মস্থনির্কৃ एः। ঘটস্থাপবৎ শশ্বদন্তরেব প্রকাশতে॥ ৫০॥

যোগি,ব্যক্তি বাহ্ অনিজ্ঞ মুখবিষয়ে আসক্তি পরিজ্ঞাগ করিয়া আঁবা-ত্তেখে নির্ভ হওত ঘট মধ্যস্থিত দীপ প্রভার ভায় অন্তরেই প্রকাশহান থাকেন। ৫০।।

> উপাধিস্থোপি তদ্ধর্মৈর্নিল্ল গ্রোব্যোমবলুনিঃ। সর্ববিমূঢ্বভির্ষেদসক্তো বারুবচ্চরেৎ।। ৫১।।

মননশীল ব্যক্তি উপাধিস্থিত হইয়াও উপাধি ধর্মছারা লিপ্ত হয়েন না এবং সর্বজ্ঞ হইয়াও মূঢ়বৎ থাকেন এবং সর্ব্যবিষয়ে আসজিহীন হইয়া বা-মুবৎ অসঙ্গরণে বিচরণ করেন।। ৫১।।

> উপাধিবিলয়াভিক্টো নির্কিশেলং বিশেলুনিঃ। জলে জলং বিয়ভোগি তেজস্তেজনি বা যথা।। ৫২ ।।

পাত্রাদি উপাধি বিন্ত ইইলে ধে প্রকার জালে জল আকাশে আকাশ ও তেজে তেজঃ প্রবিষ্ট হয় সেই প্রকার মননশীল বাজির উপাধি পর্মেশ্বরে বিলীন ইইলে তিনি নির্কিশেষ ব্রহ্মপদার্গে প্রযেশ করেন।। ৫২।।

যদি বল ব্রহ্মতে তাদৃশ লয় হইতে লোকের প্রবৃদ্ধি হইবে কেন, কারণ যাহাতে কোন প্রকার লাভ বা সুখ থাকে তাহাতেই লোকসকল পুরুত্ত হয়, অতথ্য কহিতেছেন।

> যলাভারাপরোলাভো যৎসুখারাপরং সুখং। যজ্জানাক্রাপরং জানং তদু কোত্যবধারয়েৎ।। ৫০ ॥

বে লাভহইতে অপর কোন লাভ নাই ও যে মুখ হইতে অপর কোন মুখ ৰাই এবং যে জান হইতে অপর কোন জান নাই তাহাকৈই ব্রহ্ম বলিয়া অবধানন করিবে। অুর্থাৎ ব্রহ্মলাভ হইতে অপর কোন লাভাদি গরিষ্ঠ নহে এতাবঁতা তাহাতে অবশাই লোকের প্রার্থি হইবে।। ৫০।। ় যদৃষ্ঠা নাপরং দৃশ্যং যদুষা ন পুনর্ভবঃ '। যজ্জাদ্বা নাপরং জেয়ং তদ্ভুদোত্যবধারয়েৎ ॥ ৫৪॥

অণিচে যাহাকে দর্শন করিলে অণর কিছু দ্বেটবা থাকে নাও যাহা হউলে পুনর্কার আর কিছু হউতে হয়না এবং যাহাকে জানিলে অপর কোন জ্ঞানের আৰক্ষক নাই ভাঁহাকেই ব্রহ্ম বলিয়া অবধারণ করিবেন।। ৫৪।।

> তির্ব্য গূর্দ্ধ পূর্ণং সচ্চিদানন্দম দ্বয়ং। অনস্তং নিত্যমেকং যৎ তদত্তক্ষেত্যবধার য়েৎ।। ৫৫।।

এবঞ্চ যিনি তির্যাক ও উর্জ্বাধঃ সর্বতে সন্তা জ্ঞান ও আনন্দদ্বারা পরিপুর্ণ , অথচ অন্ধিতীয় অর্থাৎ তদ্ভিন্ন অপর কোন পদার্থ নাই এবং যিনি অনস্ত্র ও নিজ্য ও এক অর্থাৎ যিনি স্বক্ষাতীয় দ্বিতীয় বস্তু বক্তির্ভত তাহাকেই ব্রহ্ম বলিয়া অবধারণ করিবেন।। ৫৫।। °

অতদ্বার্ত্তিৰপেণ বেদাস্তৈর্লক্ষ্যতেহদ্বয়ং । অথপ্রানন্দমেকং যৎ তদত্তক্ষেত্যবধারয়েৎ ॥ ৫৬ ॥

ফলত যিনি বেদান্তবাক্যন্থার অভন্যার্শ্বি অর্থাৎ ইহা নহে ইহা নহে এত-জেপে সমস্ত প্রপঞ্চ পদার্থ নিষেধ করিয়া স্বয়ং যাহা নিবিদ্ধ না হয় তদ্রপে লক্ষিত হয়েন এবং যাঁহাহইতে ভিন্ন দ্বিতীয় বস্তু নাই ও যিনি নিরবিদ্ধিন্ন আনন্দ্ররূপ এবং এক অর্থাৎ যিনি স্বজাতীয় ভেদশৃত্য তাঁহাকেই ব্রহ্ম ব-লিয়া অবধারণ করিবেন। ৫৬।।

> অব্যগ্রানন্দ্র কর্মান্দ্র করি আই। ব্রহ্মাদ্যান্তারতম্যেন ভবস্থ্যানন্দিনোভবাঃ।। ৫৭।।

সেই অখণ্ডানন্দ্ররূপ পর্ব্রক্ষের আনন্দলেশকে আশ্রেয় করিয়া ব্রহ্মাদি দেহিগণ বয় উপাধির তার্ডম্য হেতু মুসাধিকরূপে আনন্দিত হয়েন।। ৫৭ ।।

> তদ্যুক্তমথিলং বস্তু ব্যবহারস্তদন্তিতঃ। তন্মাৎ সর্বগতং ত্রন্ধ ক্ষীরে সপিরিবাথিলৈ॥ ৫৮ ॥ •

যেহে তু সেই ব্রক্ষের স হত অধিল বন্তুগণ যুক্ত আছে এবং যাবতীয় ব্যবহার ভদ্মারাই অবিও হইয়াছে সেই হেতু যেপ্রকার ছম্মের সর্কাংশে ধৃত ব্যাপ্ত থাকে সেই প্রকার ব্রহ্মপদার্থ সর্কাণত হইয়াছেন।। ৫৮।।

> অনণুস্থান ভ্রমদীর্ঘ মজম্ব্যারং। অনুপঞ্জন বর্ণাখ্য তদত্তকেতাবধার্যেৎ।। ৫৯॥

যে বস্তু স্থকা ও স্থূল এবং হ্রন্ন ও দীর্ঘ এবং জন্ম ও বিনাশী নহে এবং রূপ স্থুন বর্ণাভিখান বিশিষ্টিও নহে তাঁহাকেই ব্রহ্ম বলিয়া অবধারণ করি-বেন।। ৫৯।।

> যদ্ভাসা ভাসাতে হকাদিভাবৈয়যন্ত্র ন ভাসাভে। যেন সর্কাদদং ভাতি তদত্তকোত্যবধারয়েৎ।। ৬০।।

যাঁহার প্রভাহেতু মর্যাদি জ্যোতির্গণ প্রকাশ প্রাপ্ত হয় এবং থিনি সীয় প্রকাশ্য মর্যাদিদারা প্রকাশিত নহেন ও যাঁহার প্রকাশহেতু সমস্ত বস্ত প্র-কাশ পায় তাঁহাকেই ব্রহ্ম বলিয়া অবধারণ করিবেন।। ৬০ ।

> স্বয়মন্তর্কহিব্যাপ্য ভাসয়ন্নিখিলং জগৎ। ব্রহ্ম প্রকাশতে বহ্নিপ্রতন্তায়সপিওবং॥ ৬১॥

যে প্রকার অমি, প্রতপ্ত লৌহপিণ্ডের অন্তর্বাহ্যে ব্যাপ্ত থাকিয়া তাহাকে প্রকাশ করত আপনিত প্রকাশিত হয়, সেই প্রকার ব্রহ্মবস্ত সমস্ত পদার্থের অন্তর্কাহ্যে ব্যাপ্ত থাকিয়া অধিন সংসারকে একাশন পুর্দ্ধক স্থাৎ প্রকাশিত রহিয়াছেন। ৬১ ।

> জগতিলকণং ব্ৰহ্ম ব্ৰহ্মগোইন্যন্ন কিঞ্চন। ব্ৰহ্মান্যভালতে মিথ্যা যথা মকুমগীচিকা॥ ৬২॥

জগৎ হইতে বিপরীত লকণাক্রান্ত যে ব্রহ্মপদার্থ, তক্তির অপর কিছুমাত্র বস্তু বাইঃ তবে সেই ব্রহ্মইতে ভিন্ন যে কিছু বস্তু প্রকাশ পায় তাহা জল-শুক্ত হারে মরীচিকার জলত্রান্তির ভার মিথা। ॥৬২॥ দৃশ্যতে আয়তে যন্তদ্রক্ষণোহন্যম বিদ্যতে। তত্ত্বজানাচ্চ তদরক্ষ সচিদানন্দমন্বয়ং।। ৬৩।।

যে কোন বিষয় দর্শন বা শ্রবণ করিতেছি তাহা ব্রহ্ম ভিন্ন নহে, কেন্দা তত্ত্বভানহেছু সেই ব্রহ্ম সচিদানন্দ অনুয়রপে প্রকাশিত হয়েন।। ৬৩।।

> সর্বাগং সচ্চিদাত্মানং জ্ঞানচক্ষু নিরীক্ষাতে। অজ্ঞানচক্ষুনেকৈত ভাস্বতং ভানুমন্ধবৎ॥ ৬৪॥

জ্ঞানচক্ষুঃ ব্যক্তি সন্তা ও জ্ঞানস্থরণ আত্মাকে সর্ব্রগতরপে দর্শন করেন অজ্ঞানচক্ষুঃ ব্যক্তি তাহা দর্শন করিতে পারে না যে প্রকার অন্ধব্যক্তি স্বর্যা-কিরণকে দেখিতে পায় না সেইরপ।। ৬৪।।

> खादनानिভङ्गमीरश्चा ब्हानीधिनिङ्गिष्टः। कोवः मस्यमनाम्बुकः सर्वद (माठिट स्रग्नः॥ ७० ॥ .

থেপ্রকার বত্নিতপ্ত সুবর্ণ সমুদায় মালিক্ত হইতে বিমুক্ত হইয়। উজ্জ্বল কাল্ডি ধারণ করে সেই প্রকার শ্রেবণাদি-দারা উদ্দীপ্ত জ্ঞানরূপ অগ্নিকর্ত্ত্ব পরিতাপিত হওত জীবপদার্থ সমুদায় মল-হইতে মুক্ত হইয়া ভোভমান হয়। ২৫, ।।

ক্লাকাশোদিতোহ্যাত্মবোধভানুস্তমোইপক্ৎ।
. সর্বব্যাপী সর্বধারী ভাত্তি সর্ব্ব প্রকাশতে॥ ৬৬॥

অজ্ঞানরণ অন্ধকার বিনাশকারি আঁঅবোধরণ স্থা। স্দয়াকাশে উ-দিত হইয়া সর্ধব্যাণি ও সর্ধধারিরণে প্রকাশিত হয়েন ও সর্ব বস্তুহক প্রকাশ করেন। ৬৬।।

> দিক্ষেশকালাদ্যন পেক রর্ঝগং শীতাদিক্ষিত্য কুখং নিরঞ্জনং। যঃস্থাত্মতীর্থং ভক্ততে বিনিদ্ধি,য়ঃ সমর্কবিৎ সর্ব্ধগতৌহমুভো ভবেৎ।। ৬৭।।

বে বাজি দিক্দেশ ও কালাদি অপেকারহিত ও সর্মতি এবং শীতাদি তুংখাপহারক অথচ নিভা সুখ্যরপ মায়াতীত স্বকীয় আত্মারপ ভীর্থকে বিশেষরপে নিজ্জিয় হইয়া ভজন করে সেই ব্যক্তি সর্বজ্ঞ ও সর্মাত হইয়া অমৃত হয়।। ৬৭ ।

পরমহংস ও পরিব্রাধক সকলের আচার্য্য শ্রীমৎ শঙ্করাচার্য্য কর্ত্ত্ব বিরচিত এতদন্ত আত্মবোধ প্রকরণ সম্পূর্ণ হইল।

--

### আত্মষটক।

----

নাহং দেহে। নেন্দ্রিয়ান্যং তরঙ্গং, নাহস্কারঃ প্রাণবর্গো ন বুদ্ধিঃ। দারাপত্য ক্ষেত্র বিস্তাদি দূরে, সাক্ষী নিত্যঃ প্রত্যগাত্মা শিবোহং॥ ১ ॥

আমি দেহ নহি এবং ইত্রিয় বা দর্শন শ্রেবণাদি ইত্রিয়-কার্যাও নহি এবং অহঙ্কার ও প্রাণ আপন বাান উদান সমান এই পঞ্চ প্রাণ কিয়া বুদ্ধিও নহি; দারা পুত্র ক্ষেত্র বিস্তাদি বাহ্য পদার্থসমূহ দুরে থাকুক সকলের সাক্ষিশ্বরূপ যে নিত্য প্রত্যাপাত্মা অর্থাৎ জীবাআার সহিত মিলিত পরমাত্মা সেই মঙ্গলম্বরপ পরমাত্মাই আমি হই।। ১ ।।

রজ্জানান্তাতি রজ্জুর্থাহি,
স্বাত্ম জ্ঞানাদাত্মনো জীবভাবঃ।
আপ্তোক্ত্যাহি ভ্রান্তিনাশে সরজ্জু,
জীবোনাহং দেশিকোক্ত্যা শিবোহং॥ ২ ॥

যে প্রকাব অজ্ঞানবশতঃ রক্ষ্মতে সপ্তর্গন হয় তাদৃশ সর্ব্যাপি প্রমা-আতে মনুষোর জীবভান্তি ইইয়া থাকে; কিন্তু কোন অভ্রান্ত লোকের বাক্য-দারা সপ্ভান্তি বিনট ইইলে যে প্রকার সেই রক্ষ্মতে যথার্থ রক্ষ্ম বিলয়া বোধ হয় ভক্তমপ শুরুবাক্যদারা অজ্ঞান বিনট ইইলে আমি জীব নহি কিন্তু সেই মঙ্কলস্বরূপ প্রমাত্মা বলিয়া জীবের বেধি ইইয়া থাকে॥ ২।।

মন্তোনান্য কিঞ্চিদন্তীই বিশ্বং,
সভ্যং বাৰ্ছং বস্তু-মান্নোপ ক্লিগ্ৰং।
আদৃশন্তিভাস মানস্য তুল্যং,
ম্যাদৈতে ভাতি তম্মাচ্ছিবোহং।। ওঁ।।
১০ )

এই পরিদৃশ্যমান বিশ্বসংসারে একমাত্র আমাতির আরি কোন পদার্থ নাই তবে যে নায়িক বাহ্ন বস্তুসমূহ সন্তাপদার্থের ভায় দৃষ্ট হইভেছে, তাহা কেবল দর্পণান্তগত প্রতিবিশ্বের স্থায় মায়াকল্পিত বলিয়া জানিবেন। ফলতঃ যেহেতুক একমাত্র অক্রৈতস্বরূপ আমাতেই সেই সমস্ত হৈতবস্তু প্রকাশিত হই-তেছে অতএব আমিই সেই মঙ্গলয়রূপ প্রমাত্মা।। ৩।।

আভাতীদং বিশ্বমাত্মন্য সত্যং,
সত্যজ্ঞানানন্দ ৰূপে বিমোহাৎ।
নিদ্রামোহাৎ স্বপ্পবত্তম সত্যং,
শুদ্ধঃ পূর্ণো নিত্য একঃ শিবোহং॥ ৪॥

যে প্রকার নিজ্ঞানোহন্বারা স্বপ্লেতে নানা প্রকার অসন্ত পদার্থ ও সন্তোর স্থায় ভাসমান হয় তক্রপ মায়ামোহন্বারা সেই সচ্চিদানন্দ-স্বরূপ প্রমাত্মাতে এই মায়িক বিশ্বসংসার সন্তা বস্তুর স্থায়, প্রকাশিত হইতেছে। ফলতঃ যেহে-ভুক মোহাদিশুন্তা সর্জ্ঞবাগি একমাত্র প্রমাত্মাই সন্তা পদার্থ হয়েন অতএব আমাহইতে অভিন্ন প্রযুক্ত আমিই সেই মন্দ্রস্বরূপ প্রমাত্মা।। ৪।।

> নাহং জাতো ন প্রবৃদ্ধো ন নকো, দেহজোক্তাঃ প্রাক্কতাঃ সর্বধর্মাঃ। কর্ত্ত্বাদি চিম্ময়স্থান্তি নাহং কারস্থৈব স্থাঅনো মে শিবোহং॥ ৫॥

আমি কথন জাত রজ অথবা মৃতও হই নাই কেনন। জম জয়। মৃত্যু এই তিন অবস্থা এই, পাঞ্চভৌতিক দেহেরই হয় তাহাকে প্রাকৃতিক ধর্ম বিদিয়া কানিবেন। বিশেষতঃ সমুদায় কর্ত্যদি শক্তি যেহেতুক সেই চেতনময় আআারই আছে জীবন্ধরূপ অহঙ্গারের নাই অতএব জীবন্ধ ভ্রান্তি বিনয়ট হওয়াতে আমিই সেই মক্লম্বরূপ প্রমাত্মা।। ৫ ।।

নাহং দেহো জন্ম মৃত্যুঃ কুতোমে।
নাহং প্রাণঃ কুৎ পিপানে কুতোমে।
নাহং চিন্তং শোকমোহে কুতোমে,
নাহং কর্তা বন্ধ মোকৌ কুতোমে॥ ৬॥

আমি দেহ নহি সূতরাং আমার জন্ম মৃত্যু কিরণে থাকিবেক ? আমি প্রোণ নহি অতএব আমার কুৎপিণাস। কিরপে হইবে ? আমি চিন্তু নহি সূতরাং আমার শোক মোহ থাকিবার বিষয় কি ? আমি কর্ত্তা নহি অত-এব আয়ার বন্ধ মোক কিরপে সম্ভব হইবে ? ৬ )।

ঁইতি জ্রীমৎ পরমহংস পরিব্রাজ কাচার্য্য জ্রীমন্থকর চার্য্য বিরচিত আব্যাষ্টক গ্রন্থ সংগপ্ত হইল।

## व्यथ विपाल्य कि निवान द्यां भित्र में

ভরদ্বাক উবাচ। ভরদ্বাক মুনি কহিয়াছিলেন।

১। প্রশ্ন। কিং ব্রক্ষেতি। ব্রক্ষ কি ?

बक्तादान्। बक्ता किशाहित्ननः।

উত্তর। অচিক্যোপাৰি বিনিমুক্তি মনাদ্যস্তং-শুদ্ধং শাস্তং নিশ্তর্নং নির বয়বং নিত্যানন্দং অথঠেঞ্চরসং অন্বিভীয়ং চৈতন্তং ব্রহ্ম।

অসার্থাঃ। অচিন্ত্যোপাধি বিনিমু জি (ঈশ্বীয় সায়ারত নহেন) আদ্যন্ত্র হিছ, শুদ্ধ (কর্জু ডাদি অহস্কারশৃষ্ঠা) শাস্ত (রাগদ্বোদি রহিত) নিশুনি (সন্ত্র রভঃ তমো গুনাত্রীত) নিরবয়ব (শরীররহিত) নিভানন্দ (ডঃখসন্তির স্থাস্থর কি ) অর্থনৈর (নিভাস্থা নিভা জ্ঞানাদির কথন ই থণ্ডন নাই) অদ্বিতীয় (হিতীয়ন্ত্রহিত) এই সকল বাকে।র দ্বারা যে চৈতন্ত অনুভূত হয়েন ভিনিই ব্রহ্ম।

২ প্রশ্ন। কিং সবলং ব্রহ্ম। সবল ব্রহ্ম কি ?

উভর। অব্যক্তাত্মমহদহক্ষার পৃথিবাপ্তেকো বায়াকাশাত্মক তেন হ্হজ্রেণেণাণ্ডকোবেণ কর্মা জ্ঞানার্থ রুণতয়া ভাসমানং সকল শক্তাুপরং-হিচং সবসং ব্রহ্ম।

অসার্থঃ। প্রকৃতি জীবাআ মহন্তর্ব অহঙ্কারাদি পৃথিবী জল অগ্নি বায়ু আকাশ এবং নানা কর্ম ও নানা জ্ঞানরূপে প্রকাশিত সর্বাশক্তিবিশিক্ত, যে অভিরহৎ ব্রহ্মাণ্ড তাহাই সবল ব্রহ্ম।

ও প্রশ্নাক ঈশ্বরঃ। ঈশ্বর কে।

উত্তর। একৈ ব রূপ্রকৃতি শক্তাভিলেশমাঞ্জিত্য লোকান্ দৃষ্ট্রান্তর্যাণিছেন প্রবিষ্ঠা ব্রকাদীনাং বৃদ্ধাদীঞ্জির নিয়ন্ত্র্যাদীখরঃ। অস্যার্থঃ। ব্রক্ষই স্বয়ং নিজ প্রকৃতি শক্তির, দেশকে আশ্রয় পূর্মক সকল লোক ভৃষ্টি ক্রিয়া অন্তর্যানী (অন্তরে গমন করিব) এতক্রণ চিন্তা-নিন্তর সকলের ক্লয়ে প্রবেশপুর্মক ব্রক্ষালি জগৎস্থ যাবৎ ব্যক্তির বুদ্ধিপ্র-ভৃতি ইক্সিয়গণের নিয়ন্তা যিনি তিনিই ঈশ্র।

৪ প্রশ্ন। কো জীবঃ। জীব কে।

.উত্তর। ত্র<sup>্তু</sup>ক্ষব ব্রক্ষা বিশ্ বিশ্বেশেক্সাদি নাসরপ দ্বারাহমিত্যখ্যাসবশাৎ মূল কীবাঃ সোয়মেকোপি দেহাহং ভেদবশাদংশা বহবো জীবাঃ।

অস্যার্থঃ। ব্রক্ষই স্বয়ং ব্রক্ষা বিষণু শিব ইন্দ্রাদি নামর প দ্বারা অহং

(চহুমুখ রক্তাক ব্রক্ষা আমি, চতুর্গত শ্রামাক বিষ্ণু আমি, পঞ্চমুখ স্থেতাক
শিব আমি ও সংস্রচকু গৌরাক ইন্দ্র আমি) এইরপ অখ্যামুক্ত তেঃ অর্থাৎ
এতদ্রগ চিন্তাযুক্ত হইলেই স্থূল দীব হয়েন। জগতের ন্যানাদেহে নানা অহকার বশে নানা দ্বীব সেই একমাত্র স্থূল জীবেরই অংশরপে প্রকাশ পাই
তেছে।

৫ প্রশ্ন। কা প্রকৃতিঃ। প্রকৃতি কে 1

উত্তর। ব্রহ্মণঃ সকাশাৎ নানাবিধ জগছিচিত্র নির্মাণসমার্থ। বুদ্ধিরপা ব্রহ্মণক্তিরেব প্রকৃতিঃ।

অস্যার্থঃ। ব্রহ্ম হইতে জগতের নানাবিধ যে বিচিত্র নির্মাণ্সমর্থা বদ্ধি রূপা ব্রহ্মশক্তি তিনিই প্রকৃতি।

৬ প্রশ্ন। কঃ পরমাআ; । পরমাআ; কে। উত্তর। দেহারদঃ পরস্মাৎ ব্রটক্ষর পরমাআ।

অস্যার্থ:। দেহাদি যাবতীয় মার্থিক বস্তুর অতীত যে ব্রহ্ম তিনিই পর-মাঝা।

৭ প্রশা কে ব্রহ্মাভা:। ব্রহ্মাদি ইহাঁরা কে। উত্তর। স ব্রহ্মা স শিবঃ সোকরঃ স্ইব্রঃ স বিষ্ণু স রুদ্রঃ তৎ মনঃ স হর্যাঃ স চক্রমাঃ তে সুর'ঃ তে পিশাচাঃ তে জীব'ং ভাঃ শ্রিয়ঃ তে পশাদয়ঃ তদিভর সর্কমিদং ব্রহ্মণে। নাস্তি কিঞ্চন। অর্থাৎ সেই ব্রক্ষাই স্বরূপে প্রকাশমান ব্রক্ষা এবং তিনিই শিব, তিনিই পরমাজা, তিনিই ইক্স, তিনিই বিঞু, তিনিই ক্রজ, তিনিই মনঃ, তিনিই হার্যা, তিনিই চক্স, তিনিই সকল দেবতা, তিনিই সকল পিশাচনণ, তিনিই সকল জীৱ, তিনিই লক্ষ্মী, তিনিই পশ্বাদিসমূহ, তিনিই সকল ব্রক্তা এই জগতে ব্রক্ষের অতিরিক্ত বস্তু কিছুই নাই।

৮ প্রশ্ব। কা জাতিঃ। অর্থাৎ জাতি কি।

উষ্কর। চর্মারক্তবদামং দ মজ্জাত্তি ধাতুনীভূচকানি জাতিরালনো ব্যব্ হারোপকল্পিতা।

অর্থাৎ তর্ম রক্ত বস। মাংস মক্ক। অতি শুক্ত এই সপ্তথাত নির্মিত দেহে লৌকিক ব্যবহারের নিমিন্ত জীবাত্মার জাতি কল্পনা মাত্র।

ন প্রশা। কিমকর্ম। অর্থাৎ অকর্ম কি।

উত্তর। ইতিহায় ক্রিয়মান্থ শাহকারাকার ইত্যধ্যাত্মনিষ্ঠতয়া তত্তৎ কর্মা অকর্মা।

অর্থাৎ সমুশায় কার্য্য ইন্দ্রিয়গণ করিয়া থাকে আমি কিছুই করি না এডজেপ পরমাত্মনিষ্ঠচিত্ত ব্যক্তির কৃত যে কর্ম তাহাই অকর্ম।

> श्रेषा। 'कि: कर्मा। अर्था कर्मा कि।

উত্তর। কর্তৃত্ব ভোক্তৃত্বাহকার স্বরূপ বন্ধনং জন্মাদি কর্ম নিত্য নৈমি-ত্তিক যাগাদি ব্রত তপোদানেবু ফলাসুসন্ধানং যৎ তথ কর্ম।

• শর্মাৎ আমি কর্ত্তা আমি ভোক্তা এত দ্রগে অইকারম্বরণ যে বন্ধন, তা-হার কারণ এবং অক্ষ মৃত্যুর কারণ নিজ্ঞ নৈমিত্তিক যাগ ব্রত তপস্তা দান ইস্তাদি কর্মেতে যে ফলের অধুসন্ধান তাহার নামই কর্মণ

>> প্রশা। কিং তগঃ। অর্থাৎ তগ কি। উত্তর। ব্রহ্ম সন্ত্যুং জগনিখ্যেতি অপরোক জ্ঞানাৎ অধিন ব্রহ্মাটিত-শ্ব্যা শাস্তি সক্ষণধীক সন্ত্যাসতগঃ।

অর্থাৎ ব্রহ্ম সম্ভ অগৎ মিধ্যা এতক্রপ অপরোক জানছারা ব্রহ্মাদি নিশিদ্ধ অস্থা নির্ভিত্রপ মানসপূর্ত্তিক যে সন্মাস ভাহাই তপ। ১২ প্রশ্ন। কিমানুরমিতি। আনুরিক তপ কি।

উত্তর। অত্যুগ্র রাগদেরবাহস্কারোপেতং হিংসা দন্তযুক্ত তপ আমুরং। অর্থাৎ অধিক রাগ দ্বেষ অহকার ও হিংসা দন্তযুক্ত যে তপস্যা তাহাই আমুরিক উপে।

১৩ প্রশ্ন। কিং জ্ঞানমিতি। জ্ঞান কি।

উত্তর। একাদশেব্দিয় নিপ্রহেণ সদ্প্রক্রপাসনয়। শ্রেণ মনন নিদিখাসন দিক্তৃত্য প্রকারং সর্বাং নির্সা স্থাস্তরত্বং ঘটপটাদি বিকার পদার্থেষু চৈতত্তং বিনান কিঞ্চিদত্তীতি সাক্ষাংকারানুভবো জ্ঞানং।

অর্থাৎ শ্রোত্র ত্বক্ চক্ষুঃ জিহ্ব। আণ ও বাক্ পাণি পাদ শীয়ু উপস্থ এবং মন এই একাদশ ইন্দ্রিয়কে নিপ্রাহ পূর্বেক সদ্প্তক্রর উপার্সনা দ্বারা শ্রেবণ মনন নিদিখ্যাসন সহকারে ঘট পট মঠাদি যাবভীয় বিকারময় দৃশ্য পদার্থের নাম রূপ পরিত্যাগ করিয়া তত্তৎ বস্তুর বাহ্যাভান্তর-স্থিত এক মাত্র সর্ক্তবাত্মক যে ব্রক্ষ সাক্ষাৎকার ভাহার নাম জ্ঞান।

১৪ প্রশ্ন। কিমজ্ঞানং। অজ্ঞান কি।

উত্তর। রক্ষ্যু সর্প জ্ঞানমিবাদ্রিতীয়ে সর্ব্বানুস্মাতে সর্ব্বময়ে ব্রহ্মনি দৈবে তির্যাগবানর স্ত্রীপুরুষ বর্ণাশ্রম বন্ধশোক্ষাদি নান। কম্পনায় জ্ঞানমজ্ঞানং।

অর্থাৎ যে প্রকার রক্ষাতে দর্গ ত্রম হয় এতজ্ঞপ দর্মব্যাপী একমাত্র সন্ত্য ন্তরপ ব্রহ্ম পদার্থে পশু পক্ষি সুরনরাদি এবং স্ত্রীপুরুষ বর্ণাশ্রম ও বন্ধ মো-কাদি সমুদয় বিষয় দক্ষাত আছে অতএব সেই দেবমনুষ্যাদি কল্লিত বস্তুকে সন্ত্য পদার্থ বলিয়া যে জ্ঞান হয় তাহারই নাম অজ্ঞান।

১৫ প্রশ্ন। कः সংসারঃ। সংসার কি.।

উত্তর। অনীদ্যবিদ্যা বাসনায়া জাতোহং মৃতোহহমিক্তাদি বডভাব বি-কারঃ সংসারঃ।

অর্থাৎ অনাদি অবিদ্যা বাসনাদ্বারা ( অহং বুদ্ধিতে ) আরি শাত ইই-লাম আমি মৃত ইইলাম ইক্তাদি বড় বিকারের নাম সংসার ১৬ প্রশ্ন। কো বন্ধঃ। অর্থাৎ বন্ধন কি।

উত্তর। পিতৃ মাতৃ দিহোদরাপত্তা গৃহার!মাদি ক্ষেত্রাদি সংসারাবরণ সং-কল্পোবন্ধঃ তামাদি সংকল্পে কর্ত্বাদাহঙ্কার শঙ্কা লক্ষা ভয় গুল সংশ-য়াদি সংকল্পো দেব মনুব্যাদিরপ নানা যক্ত ব্রত দান নানা কর্মা দ্রুংথ লেপা আদ্যন্তীভা যোগাভাস সংকল্পঃ সংকল্পমাত্রং বন্ধঃ।

অর্থাৎ পিতা মাতা ভ্রাতা সন্তান ও গৃহ উপবন ক্ষেত্র বিক্তাদিরপ যে সংসারোবরণের সকল্প তাহাই বন্ধন এবং কর্ত্ত্তাদি অহুক্ষার শক্ষা লক্ষ্য ভয় গুণ সংশয় প্রভৃতিকে কামাদি সকল্প কহা যায় এবং দেবত। মনুব্যাদিরপ নানা ব্রুপ্ত ও ব্রুত্ত দানাদি কর্মসকল্প বলিয়া কথিত হয় এবং আসন নিয়ম যম প্রাণায়াম প্রত্যাহার খ্যান ধারণা সমাধি এই অফাক্স যোগ সাধনের নাম যোগাভাস সংল্প, এডজেপ সমস্ত সকল্পকেই বন্ধন বলিয়া জানিবেন।

১৭ প্রশ্ন। কো মোক ইভি। অর্থাৎ মোক্ষ কি।

উত্তর। নিত্যানিতা বস্ত বিচারাদি নিতা সংসার সমস্ত সঙ্কল্ল যে।

অর্থাৎ নিত্যানিতা বস্তু বিচারবার। নিতা বস্তু নিশ্চিত ইইলে অনিতা সং-সারের সমুদায় সঙ্কল্প যে কয় প্রাপ্ত ইয় তাহাই মোক্ষ।

১৮ প্রশ্ন। কিং সুখং। সুখ কি।

উखत्र। मिकियानम्द्रभणत्र। ज्ञानाननावया यूथः मुथः।

অর্থাৎ সজিদানদ্দের স্বরণ জানিয়া আনন্দাবস্থায় থাকায় যে সুখ হয় তাহাই সুখ।

১৯ প্রশ্ন। বিং ছঃখং।। ছঃখ কি।

উखत। व्यनाचा वस्त्र मश्कल विव पूर्थर।

অর্থাৎ পরকীয় বস্তুর প্রতি যে মানস করণ তাহাই ছুঃখ।

২০ এখন। কঃ বর্গঃ। বর্গ. কি ।

**छेखा। मध्यक् धर्मः।** 

অর্থাৎ সৎসক্ষের নাম বগা

২১ প্রশ্ন। কোনরকঃ। নরক কি।

উত্তর। অসৎ সংসার বিষয়ী সংসর্গ এব বরকঃ। অুর্থাৎ অত্যন্ত সংসারারত বাজির সহিত সংদর্গের নাম নরক।

२२ श्रेष् । किः পরমপদং । পরমণ্দ कि ।

উত্তর। প্রাণেক্সিয়ান্তঃকরণাদেঃ পরতরং সচ্চিদানন্দ মদ্বিতীয়ং সর্ব্বস†কিনং সর্ব্বগতং নিজ্যমুক্ত ব্রহ্মস্বরূপং পর্মং পদং।

অর্থাৎ প্রাণ ইন্দ্রিয় অন্তঃকরণাদির অতীত যে সচিচদানন্দ অদ্বিতীয় সর্ক্র 'সাক্ষী সর্ক্রময় ও নিত্তাযুক্ত ব্রহ্মাভিত্রপ পদ তাহাই পরমপদ।

২৩ প্রশ্ন। ক উপাস্তঃ। উপাস্য কে।

উত্তর। সর্বাপরীরস্থ চৈত্তপ্রপাপকে। গুরুরুপাস্য:।

অর্থাৎ যে গুরু সর্কাশরীরস্থ হৈতত্ত প্রাপ্ত করান তিনিই উপাস্ত ।

২৪ প্রম। কো বিদান্। বিবান্কে।

উত্তর। সর্বান্তরস্থং সচ্চিদ্রূপং পরমাত্মানং যো বেক্তি স বিদ্বান্।

অর্থাৎ যিনি সকলের অন্তঃকরণস্থ নিত্যজ্ঞান স্বরূপ প্রমাআকে বিল-ক্ষণকপে জ'নেন তিনিই বিদ্যান্।

২৫ প্রশ্ন। কো মূঢ়ঃ। মূঢ় কে।

कर्त्र (ङाक्षृदामाहसीत छः नीत्रणः सूणः।

অর্থাৎ যিনি আমি কর্ত্ত। আমি ভৌজা ইত্যাদি রূপ মহা অহস্কার পদ বিশিক্ত হয়েন ভিনিই মুড়।

२७ अभा । का मनाभी । मनामी (क ।

উভুর। স্বস্থরপাবহুণিয়াং সর্ক্তর্ম ফলব্রাগী সন্ন্যাসীতি।

( 33 )

অর্থাৎ বিনি সর্ব্যাবস্থার সর্ব্যকর্মের ফলত্যারী হয়েন তিনিই সন্থাসী।, ২৭ প্রশ্ন। কিং গ্রাহ্ণ। গ্রাহ্ কি।

উত্তর। দেশ কাল বস্তু পরিছেদরহিতং চিমাত্র বস্তু গ্রাহং।
অর্থাৎ দেশকালাদি বস্থলারা পরিছেদ রহিত যে গুদ্ধ চৈতন্তমত্রি বস্তু
ভাহাই প্রাহ।

২৮ প্রশ্ন। কিমগ্রাহং। অপ্রাহ্ কি।

উন্তর। দেশ কাল বস্তু পরিছেদর হিতং স্বস্তরপং ব্যতিরিক্ত মায়াম য়ং মনো বন্ধী ক্রিয়গোচরং জগৎ সন্তাং ইতার্থ চিন্তনং অগ্রাহং।

অর্থাই হৈশু কালাদি বস্তুদ্বারা পরিছেদ রহিত যে আপন স্বরূপ, তদ্ব'-ভিরিক্ত নায়াময় মন ও বুদ্ধীব্রেয় গোচর এই জগৎ সত্তা পদার্থ এতদ্রেপ যে ভিন্তা করণ তাহাই অগ্রাহ্য।

२२ ल्या । कः मगाविष्टः । मगाविष्ट (क।

উত্তর। সর্বয়ন্তৎ পরিজ্ঞা নির্মানে নিরহঙ্কারো ভূষা ব্রক্ষনিষ্ঠ শর্প-মধিগমা তত্ত্বমস্তাদি মহাবাক্যার্থং নিশ্চিতা নির্কিকল্প সমাধিনা প্রস্তুত্র সময়-শঙ্ক্ষিত সমুক্তঃ সপুজ্যঃ সপর্মহংসা সোবধুতঃ স ব্রাক্ষণঃ সসজ্যঃ সান্দি সম্বর্বিৎ।

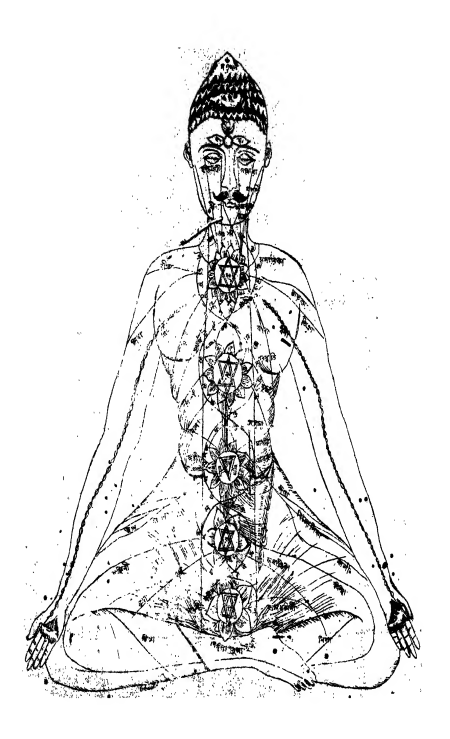
অর্থাৎ যিনি সমন্ত বিষয় পরিত্যাগপুর্মক মমতা ও অহঙ্কাররহিত হইয়।
ব্রহ্মনিষ্ঠ ও শরণাগত হয়েন এবং তত্ত্বমস্থাদি মহাবাক্যের অর্থ নিশ্চয় করিয়া
নির্ক্রিকম্প সমাধির অনুষ্ঠানে নিয়ত একাকী অবস্থান করেন তিনিই মুক্ত
তিনিই পুক্তা তিনিই পরমহংস তিনিই অবধূত তিনিই ব্রহ্মান্ত তিনিই সত্যবর্মা এবং তিনিই সর্বজ্ঞ।

৩০ প্রশ্ন। কো ব্রাহ্মণঃ। ব্রাহ্মণ, কে।

উত্তর। ব্রহ্মবিৎ স এব ব্রাহ্মণঃ।

অৰ্থাৎ যিনি ব্ৰহ্মকে জানেন তিনিই ব্ৰাহ্মণ।

ইতি উপনিবদ্সমাপ্তঃ।



### यह ठक ।

ভগবদ্দীতার অন্টাদশ অধ্যায়ে ৬১ লোকদারা ভগবান্ এক্ষ অর্জুনকে এতজপ উপদেশ করিয়াছিলেন যে « হে অর্জুন! দেহযন্ত্রে আর্ত্র
এই জীব সকলকে মায়াচক্রন্তারা ভ্রমণ করাইয়া ঈশ্বর তাহারদিগের হৃদয়দেশে অবস্থিতি করিতেছেন।,, যথা—ঈশ্বরঃ সর্বেভ্রানাং হৃদেশে অর্জুন্ন
তিষ্ঠতি। ভ্রাময়ন্ সর্বেভ্রানি যন্ত্রারাচানি মায়য়া। ভগবদ্দীতা।, ্রাদিও চীকাকার মহাশয়েরা ভগবতুক্ত মায়াচক্র ভ্রমনের স্পার্টার্থ প্রশারান্তরে ব্যাখ্যা
করিয়া স্বর্গার্থ গোপন করিয়াছেন তথাচ এন্থলে সেই মায়াচক্র খানির
স্বর্গ ব্রহান্ত স্পার্ট করিয়া না লিখিলে ষট্চক্র গ্রন্থ পাঠ করিয়া কেইই তাহার
কল ভ্রোগ করিতে সক্ষম ইইবেন না।

যে প্রকার পাঁচনরী সাতনরী বা বত্রিশনরী হারের প্রত্যেক নরের পুরো-ভাগে একং থানি থানি থাকে যাহাকে ধুক্ কি কহা যায় সেই প্রকার জীবের ঈড়া পিঙ্গলানাড়ী যেই ছানে মিলিত হইয়া একত্র হয় সেইই স্থান থামিব স্থায় চক্রাকার হইয়া নিরস্তর যে ধুক্ ধুক ও প্রবলবেগে পরিভ্রমণ করে তাহাকেই মায়াচক্র কহা যায়। বোধ হয় প্রাচীনকালে পণ্ডিতগণ ঈড়া পিঙ্গলানাড়ীর মিলিত স্থানরেপ সেই মগুলাকারটি ধুক ব করে বলিয়া পাঁচন নরী প্রভৃতির থামিকে ধুক বুকি নাম প্রদান করিয়া থাকিবেন।

যদি কেই এমত আপত্তি করেন কে জীবের দেইন্ধা কোন প্রকার চক্র ঘূর্ণায়মান হুয় না, তবে ভাহার প্রতি জিল্ডাস্থ এই যে জীবের দেইমধ্যে যদি কোন প্রকার চক্র ঘূর্ণায়মান না হয়-তবে জরায়ুক্ত অগুজ স্বেদক ও উদ্ভিক্ষ এই চহুর্বিধ প্রাণিজাতির দেহের অক প্রত্যক্ষমমূহ গোলাকার হয় কেন ই বিবেচনা করিয়া দেখুন মনুষ্যাদি জীবগণের হন্ত পদ উক্র বক্ষঃ নিতম্ব গদা মন্তক অকুলী ও নাড়ী প্রভৃতি সমুদায় অক প্রত্যক্ষ গোলাকার। বিকেব কন্ধ শাখা প্রজাধা হন্ত ও ক্ল পুফ্পাদি গোলাকার। প্রকিম্বিক্স কলই শাখা প্রজাধার। পৃথিবী ও চক্র হ্য্যাদি গ্রহ নক্ষত্র-সমূহ সকলই গোলাকার; এমন কি যদি কোন নিক্ষীর পদার্থ কালান্তরে রগান্তর প্রাপ্ত হয় তবে তাহাও গোলাকার হইয়া থাকে। অপিচ পৃথিবী ও চক্র স্থাদি সমুদায়। গ্রহ নক্ষত্রর প্রাপ্ত ব্য তবে তাহাও গোলাকার হইয়া থাকে। অপিচ পৃথিবী ও চক্র স্থাদি সমুদায়। গ্রহ নক্ষত্রগণ নিরন্তরে যে প্রথ পরিভ্রমণ করিতেছে

তাহাও গোলাকার। গোলাকার পদার্থের আদি অন্ত নাই। য়ে, পদার্থের আদি অন্ত জানিতে ন। পারা যায়, তাহার যথাথ সরপও জানিতে পারা যায় ন; ওতন্তিমিন্ত বেদাদি শাল্রে মায়ার যথাথ সরপ নিশ্চত হয় নাই; এবং অন্তাপি কোন বিদ্বানও তাহার স্বরপ নিশ্চয় করিতে গারেন নাই, এবং ভবিষাৎকালেও যে কোন ব্যক্তি নিশ্চয় করিবেন তাহারও সম্ভাবনা নাই। এতাবভা উক্ত মায়ার যথার্থ স্বরপ জানিতে না পারিলেও আমরা যাহা উদ্ভমরণে জাত হইয়াছি তাহা সর্ব্যাধারনের বিদিতার্থ প্রকাশ করিতেছি যে এতছু ক্ষাণ্ডে নিরস্তর এক খানি বহৎ মায়াচক্র যুর্গায়মান হইতেছে। সেই মায়াচক্রের সহিত এতছিশ্বের সমুদায় জীবদেহের মধ্যন্তিত ক্রমা মায়াচক্রের সংযোগ আছে। যে ভাবে সংযোগ আছে এবং তদ্যারা ক্রেপে নিশ্চক কার্যা নির্বাহ হইতেছে গাহা দুটান্তের সহিত স্পায় প্রকাশ বিভাছ মাপনারা মনোযোগ পুর্তক প্রবণ করন।

যে প্রকার কোন বাস্পীয় যন্তের মূলাধার-স্বরূপ একখানি রহচ্চক্র ঘূর্ণায় মান হইলেই তৎসাহায়ে। সেই যন্তের অপরাপর অল্প প্রভাল চানিত হইয়া ব্রুল্যার কার্যা নির্মাণ্ড করে তজ্ঞপ ঐ রহৎ মায়াচক্রের সহিত সংযোগ প্রাকাতে জীবের দেহমহো যে ক্ষুদ্র মায়াচক্র ঘূর্ণায়মান হইতেছে তৎসাহায়ে। দেহের রক্তের গতিবিধি ভুক্ত এবেণর জীবিকার্যা নিস্থাস প্রকার একমার বাস্পান্তের গতিবিধি ভুক্ত এবেণর জীবিকার্যা নিস্থাস প্রকার একমার বাস্পান্তের বাস্পীয় যক্তের প্রধান চক্রখানিকে প্রবলবেগে ঘূর্ণায়মান করিয়া যক্তেক্রন বা রখচালনাদি বিবিধ কার্যা সম্পান্ন করে তজ্ঞপ সমস্ত জীবের হাদ্যক্রমনে চক্রধর নারায়ের অধিবসভি করিয়া মায়াচক্রদারা সমুদায় দৈহিক কার্যা নির্মাণ্ড করিছেল। সেই মায়াচক্রখানি দেহের কোন স্থানে কি ভাবে পরিভ্রমণ করিতেছে ইহা যিনি খ্যানন্তারা উদ্ভম্বনে আনয়নপূর্ণ ক চৈছন্ত জ্যোভিঃ অন্তর কবিলে অনির্ব্রেমীয় আনন্দর্যে অভিবিক্ত হইতে পারিবেন ভাহাই জ্রীযুক্ত পূর্ণানন্দ গোস্বামী মহাশ্য় বিশেষক্রপে বর্ণনা করি-তেছেন; নচেৎ জীবের দেহমধে; যে ভ্রখানি চক্র বা ভ্রাটি পত্ম আছে তাহা নহে।

, তাথ তন্ত্রানুসারেন ষ্টচক্রাদিক্রনোদ্যাতঃ। উচ্যতে প্রমানন্দ নিকাহ প্রথমান্ধ্রঃ।। ১।।

দা অনরী প্রভৃতির ধুকধুকির স্থায় ক্রমেং উদ্বিগত ষ্ট্চক্র ও নাড়ী সমুহের অববোধদারা জ্বেয় যে প্রমানন্দপ্রবাহ ভাহার প্রথমাঙ্কুর নানা তল্তানুদারে কবিত হইতেছে। অর্থাৎ আনন্দ ভোগ করিতেং যে প্রকারে সিচিদানন্দ স্বরূপ প্রমাত্মাকে জানিতে পারা যায় ভাহার প্রথম সাখন যে
। ষট্যক্রের স্থান ও নাড়িসমূহের বেধি ভাহা নানা তল্তানুসারে বিস্তার
করিয়া কহিতেছেন।। ১।।

অধ্না জাননাড়ী সকল কে:ন্সানে কি ভাবে অবস্থিত করিতেছে ভাহা বিস্তার করিয়া কহিতেছেন।

> মেরো বাঁছপ্রদেশে শশি মিহির শিরে সব্য দক্ষে নিষপ্লে, মধ্যে নাড়ী সুষুন্নাত্রিতয় গুণমন্ত্রী চন্দ্র স্থায়ারি ৰূপা। ধুস্তুর স্মের পুষ্প প্রথিত তম বপুঃ কন্দ মধ্যা চ্ছিরঃস্থা, বজ্ঞাখ্যা মেঢ়্-দেশাচ্ছিরসি পরিণ্ডা মধ্যমন্তা অলভী॥ ২॥

মেরুদ্ধের বহির্দ্ধেশে বামভাগে চক্রাধিষ্ঠিতা ইড়ানাড়ী ও দক্ষিণাংশে স্থাগিষিষ্ঠিতা (স্থে)র ন্যায় প্রকাশনানা ) লিঙ্গলা নান্নী অপর এক ন ড়ী আছে, এ নাড়ী দ্বয়ের মধ্যস্থানে অর্থাৎ মেরুদণ্ডের ছিদ্রমধ্যে চক্রস্থা ও অগ্নির ভায়ে প্রকাশসরপা স্বন্ধ রজঃ তমোগুণমন্নী স্বন্ধা নাড়ী অবস্থিতি করিতেছে। এ স্বন্ধা নাড়ী মুলাধার সমীপে প্রস্কৃতিত ধুলুর কুসুমের স্থায় মুধ বিশিক্ত ইয়া মন্তক পর্যান্ত বিস্তবিশি ইইয়া আছে; এবং তাহার মধ্যভাগে যে ছিদ্র আছে ত মধ্যে বজা নান্নী অপর এক জাননাড়ী নিক্লদেশাবধি মন্তক পর্যান্ত বিস্তবিশি ইইয়া অবস্থিতি করিতেছে। এই নাড়ীর, মধ্যভাগ নির্দ্তর দীগশিখার ভায়ে জনিতেছে, অর্থাৎ ধুক্ ক্রিতেছে। ২।।

তন্মধ্যে চিক্রিণীসা প্রণব বিলসিতা যোগিনাং যোগ গম্যা, লুতা তন্তুপমেয়া সকল সর্সিকান্ মেরু মধ্যান্তরস্থান্ ভিন্থা দেদীপ্যতে তদ্যুথন রচনয়া শুদ্ধ বৃদ্ধি প্রবোধা, তন্তান্ত ত্রন্ধনাড়ী হরমুখ কুহরা দাদি দেবান্ত সংস্থা। ৩।।

পুর্বোক্ত বজু' নাজীর যে স্থান নিরন্তর ধৃক্ধৃক্ করিতেছে সেই
স্থানে প্রাণবস্থা অর্থাৎ চক্রস্থারি স্বরূপ যে ব্রক্ষা বিষ্ণু মহেশ্বর তদ্ধারা
আশাস্ত মুখ্য পরিহতা ও বোগিগণের খানগম্যা লূতাতদ্ভর স্থায় স্ক্রতমা,
চিত্রিণী নার্মা অপর এক নাজী আছে। এই চিত্রিণী নাজী মেরুদণ্ডের মধ্যবর্জিণী সুবুরা নাজীতে যে ষট্পলা প্রথিত আছে তাহাকে তলখাগত ছিত্রপথ
ছারা ভেদ করিয়া প্রকাশমানা হইতেছে। ফলতঃ নির্মাল বোধ বাতিরেকে
ব্রু মাজীর রচমা-কৌশল কেহই জ্ঞাত হইতে সক্ষম হয়েন না। এই চিত্রিণী
আইর ম্বালিশে মুলাধার পল্ডিত মহাদেবের মুখ্বিবরাব্রি মন্তক্তিত
সহস্রদল পিল পর্যান্ত বিস্তাণী যে এক নাজী আছে তাহাকেই ব্রক্ষনাজী
বলিয়া জানিবেন। (এই ব্রক্ষনাজীতে মনঃ সংযোগ করিবামাত্রে সুবুরানাজী
নৃত্যুহ করিতেহ সমন্ত দেহকে উচ্চলিত করে)।। ৩ ।।

বিছুম্মালা বিলাসা মুনি মনসি লসভন্তৰপা সুসুক্ষা, শুদ্ধ জ্ঞান প্ৰবোধা সকল সুখময়ী শুদ্ধ ভাব স্বভাবা। প্ৰক্ষাৱং তদাক্তে প্ৰবিলসতি সুখাসার রম্য প্রদেশং, গ্রন্থিস্থানং তদেতৎ বদনমিতি সুসুমাখ্য নাড্যালপন্তি॥ ৪॥

প্রাপ্তক ব্রহ্মনাড়ী বিদ্যাদানার ভায় পরম উজ্জ্ল। ও মুনিগণের হৃদয়ে স্থান্তম ব্যান্ধরের ভায় প্রকাশমান। এবং রিগুল্ল জ্ঞান ও সকল প্রকার সুখ ও শুল্ল ভাব স্বভাব বিশিষ্টা হয়েন; অর্থাৎ যিনি সেই ব্রহ্ম নাড়ীতে মবঃসংযোগ করিয়া এ হাপ্রচিন্ত হয়েন তিনি সকল প্রকার সুখভোগ ও আব্যালান লাভ করিয়া বিশুল্ল সভাববিশিষ্ট ইইতে পারেন। যে স্থানে ঐ ব্রহ্মনাড়ীর মুখবিবর ইইতে নিরস্তর অস্তখারা ফ্রিড ইতেছে তথার এক রমান্তান আছে, পৌ স্থানকে উভয় মন্তিক্ষের প্রস্থিতান অথবা মুবুয়ানাড়ীর ব্রহ্ম বিশ্বা ক্রিড ইবনে ॥ ৪ ॥

অধুনা বট্চক্রের স্থান নিরূপণ করিতেছেন। অথাধার পতাং সুষুমান্ত লর্মং, सकार्या एरनार्कः ठजुः भाग शबः।

व्यक्षी वर्ज्यमार सूवर्गां वर्षे,

র্বকারাদি সাস্তৈ র্ভং বেদ বর্ণৈঃ।। ১ ।।

নি সর অখোভাগে অথচ গুহের উদ্দেশে অর্থাৎ নিক ও গুরু এত তু-ভয়ের সমমধাভাগে অথবা মেরদণ্ডের ঠিক নিম্নভাগে সুবুমানাড়িতে আ-थांत अथा मः नश चाहि। ये अथा क्नकूश्वनिनी भक्तां नित चौधांतरु जूना ধার পথা বলিয়া কথিত হয়। এই মুলাধীর পথা স্থবৰ্ণবৰ্ণ ভূল্য এক বে শ ব স এতচভুষ্টয় বৰ্ণাত্মক শোণবৰ্ণ চতুৰ্দ্দসযুক্ত হইয়া অধোমুৰে বিকসিত আছে किल श्रोनकानीन माधक छाहारक छेक्नु मूचक छावना कैंद्रिरवनः नरहर आ-নন্দভোগের সমুহ বাগাত উপস্থিত হইবে।। ৫।।

> অমুম্মিন্ ধরায়া শ্চতুকোণ চক্রং, मমুদ্রাসি শূলাফীকৈ রার্তন্তৎ। লসৎ পীত বৰ্ণং তড়িৎ কোমলাক্ষং, তদন্তঃ সমান্তে ধরায়াঃ স্ববীজং। ৬।।

প্রাপ্তক চ্তুর্দ্র যুক্ত মূল'ধার পদ্মধ্যে উদ্দীপ্ত অই সংখ্যক শূলদ্বারা অফাদিক বেষ্টিভ ভড়িতের স্থায় পীতবর্ণ অথচ কোমলাক্স বিশিষ্ট যে চতুকোন পৃথীচক্র আছে তক্ষধ্যে বিশ্ববীজ নিহিত রহিয়াছে। অর্থাৎ মুনাধার পদ-মধ্যে যে চকুন্ধোণ পৃথীচক্র আছে তাহার মধ ভাগে শরীরোধপাদক শভি-क्रभ वीर्या अवस्थित क्रिटिक्ट अठबर बे शृथी हत्क्टक वीर्या ६ वा वा क्रांक रुहेरवन ॥ ७ ॥

> চতুৰ্কাছ ভূষং গজেন্দ্ৰাধি ৰঢ়ং, তদক্ষে নবীনার্ক তুল্য প্রকাশঃ। শিশুঃ সৃষ্টিকারী লসভেদ বাছ भूथादक्षां क. लक्ष्मी क्लू जीश (वेनः ॥ १°॥

## यद् ठक ।

পুর্নোজ চতুকোণ পৃথীচক্র মধ্যে যে বিশ্ববীক্ত বিরাজ্যান আছেন তিনিই নানালকার-দারা, বিভূষিক চহুতু জবিশিষ্ট ও এরাবতারত ইক্রদেবাত্মক হয়েন এবং তাঁহার ক্রোড়ে প্রথম প্রকাশাদিতা সভূশ প্রকাশবিশিষ্ট ও অরণবর্গ যে এক সৃষ্টিকর্জ। শিশু আছেন সেই ব্রহ্মাত্মক শিশু চতুর্ভ্ত ও মুখ প্রথম বিশ্ব ক্র্যা ক্র্য

#### গ্রন্থকারের উক্তি।

প্রস্থার বট্চক্রের মধ্যে লস্থাতু দিয়া যে কতকণ্ডলি দেবদেবী ও হাকিনী লাকিনী বাকিনী প্রভৃতি ডাকিনী বর্ণনা করিয়াছেন সেই সমুদায়কে বিশেষংশাক্তি বা কিংখাদি শারীরিক অন্য পদার্থ বলিয়া জানিবেন; নচেৎ মনুব্যের দেহমধ্যে ডাকিনী থাকিলে এক দিবসের মধ্যে সমুদায় অন্থি মাংস চর্ত্তন করিয়া ভাষণ করিতে পারে। ফুল ভঃ যে সাধক একাপ্রচিত্ত হইয়া প্রস্থোজ কেবাদিকে চিন্তা করিবেন তিনি প্রভৃক্তরের এতক্রণ বর্ণনার তাৎপর্যা অব-্যারিক্র প্রস্থিত ফল কাভে কোনক্রমে বঞ্চিত ইইবেন না।

বদেত্র দেবীচ ডাকিন্যভিখ্যা, লসত্বেদ বাহুজ্জ্বলা রক্ত নেত্রা। সমানোদিতা নেক স্থ্যা প্রকাশা, প্রকাশং বহস্তী সদা শুদ্ধ বুদ্ধেঃ।।৮।।

পুর্ব্বোক্ত চতুকোন পৃথীচক্র মধ্যে ডাকিনী নামী এক দেবী বাস করেন তিনি দোলায়মান চতুর্বন্ধারা পরিশোভিতা এবং রক্তনয়নী ও সমকালো-দিত ছাদ্শ মার্ত্তিশুর প্রচণ্ড কিরন্সদৃশ প্রতাপবিশিক্ষা অথচ শুক্তবৃদ্ধি যোগীগণের সংদ্যাক্তানগম্যা হয়েন। ৮।।

> বজাখ্যা বজুদেশে বিলসতি সততং কর্ণিকা মধ্য হংস্থং, কোনং তত্ত্বৈপুরাখাং তড়িদিব্বিলসং কোমলং কামৰূপং। কন্দেওগা নাম বায়ু বিল-সতি সততং তক্ত মধ্যে সমস্তাৎ, জীবেশো বন্দু জীব প্রকর্মভিহ্সন্ কোটিস্ব্যা প্রক্ষাং॥ ম।।

বজাধা নাড়ীর মুখদেশে ক্ষণপ্রভাসদৃশ প্রকাবিশিষ্ট ও কামরপাখ্য পীঠথরপ কর্ণিকামধ্যন্থিত ত্রিপুরা দেবী সমৃদ্ধীয় ত্রিকোণযন্ত্র আছে, সেই যন্ত্রমধ্যে কন্দর্প নামক যে বায়ু যথেচ্ছাক্রশ্মে শরীরের সর্কাবয়বে পরি-ভ্রম্ম ক্রতঃ বসবাস করিতেছেন জীবান্ধার অধীশ্বর স্বরূপ সেই কন্দর্প বায়ু বান্ধুলি পুষ্পারাশির ন্যায় হাস্যাননে কোটি হার্য্য-সভূল প্রকাশ পাইতে-ছেন।।. ৯ ।।

> তন্মধ্যে লিঙ্গৰপী জত কনক কলা কোমল:
> প্ৰশিষ্ঠান, জান ধ্যান প্ৰকাশ: প্ৰথম কিশলযাকার ৰূপ: স্বয়স্তু:। উদ্যৎ পূর্ণেন্ডু বিশ্ব প্রকৃত্ত কর চয় স্থিন্ধ সন্তান হাসী, কাশী বাসী, বিলাসী
> বিলস্তি সরিদাবর্ত্ত্বপ: প্রকাশ:।। ১০।।

প্রাপ্তক ত্রিকোণবস্ত্রমধ্যে লিঙ্গরুলি এক মহাদেব পশ্চিমাস্য হৃইয়া বিলা-সানুভব করিতেছেন, যিনি গলিত কাঞ্চনের ন্যায় কোমল কলেবর ও জ্ঞান ধ্যান প্রকাশস্ত্রম ও নবপল্লবের স্থায় আরক্তবর্ণ ও শারদীয় পূর্ণচক্ষের কির্ণ সভূশ স্থিকোজ্জ্বল হাস্পবিশিষ্ট এবং নিয়তঃ কাশীবাস পরায়ণ ও আনন্দ্রয় অথচ নদীর আবর্ত্তের স্থায় গোলাকার হয়েন। ১০ ।।

जम्द् विष्ठस् त्मामंत्र तमः युक्ता स्वरायाः हिनी, बक्तवात म्थः मृत्थन मध्तः मः हामग्रस्थी युगः। मञ्जावर्त्त निका नशीन हलता माना विना-मान्त्रमा, युद्धा मर्भनमा मिटवालविनमः मार्क्त

সেই পিকরণি শিবের উপরিভাগে মৃণাগতন্তুসভূশ অতিমুক্ত্রা অগন্ধো-হিনী মহামায়া বিরালমানা আছেন, যিনি স্কেছাপূর্যক বদন বিভার করিয়া ব্রহ্ম নাড়ীর অমৃতক্ষরণ-ছারকে আছোদন করতঃ স্বয়ং সেই মর্রামৃত পান করিতেছেন; এবং নধীন মেখনখো বিত্যাখালা যে প্রকার ক্রীড়া করে তজ্ঞাপ সেই শহামায়া শথাবর্ত্তের স্থায় মহাদেবকে বেইন করিয়াং সেই ভাবে বিলাস মানা আছেন যে ভাবে নৃগুসর্প মুহাদেবের মন্তকোপরি মার্জ ত্রিবেইন। কারে লম্বিত থাকে।। ১১ ।।

কুজন্তী কুলকুগুলীত মধুরং মন্তালি মালা ক্ষুটং,
বাচঃ কোমল কাব্য বন্ধ রচনা ভেদাদি ভেদ
ক্রেমঃ। শ্বানোচ্ছাদ বিভঞ্জনেন জগতাং জীবো
যয়া ধার্যতে, সা মূলামুজগদ্ধরে বিলদতি
প্রাদাম দীপ্তাবলিঃ॥ ১২॥

পুর্কোক্ত রপা উৎকৃষ্ট তেজস্বতী যে মহামায়া অর্থাৎ কুলকুগুলিনী শক্তি তিনি মূলাধার পদারক্ষে অবস্থিতি করিয়া কোমল কাব্যরপ প্রবন্ধ রচনার যে তেনেক্তেদ্ভেন ভদ্ধারা মন্ত মধুকরসমূহের কুজিত ন্যায় মধুরাবাক্ত বাক্য কহিতেছেন এবং নিশাস প্রশাস বিভাগদারা জীবগণের জীবন রক্ষা করিতে-ছেন।। ঠিই ।।

> তশ্বধ্যে পরমা কলাভি কুশলা স্থক্ষাতি স্থক্ষা পরা, নিত্যানন্দ পরস্পরাতি চপলা মালা লস-দীধিতিঃ। ব্রহ্মাণ্ডাদি কটাই মেৰ সকলং যন্তা-সরা ভাসতে, সেরং শ্রীপরমেশ্বরী বিজয়তে নিত্য প্রবোধোদয়া॥ ১৩॥

সেই কুলকুগুলিনীর অভ্যন্তরে অতিশয় স্থক্মতমা যে পরমা কলা অর্থাৎ ব্রিশ্বণাথিকা প্রকৃতি আচেন তিনি চপলামালার ভাষ অত্যজ্জ্পা,হয়েন এবং তাহার কিরণছারা নিখিল ব্রক্ষাণ্ড বস্ত্র কটাহের ন্যায় প্রকাশ পাইতেছে অথচ ভত্ত্জানিদিগের নিত্য জ্ঞানের উদয়ন্বরূপা তিনিই প্রীপ্রীপরমেশ্বরীরূপে অমুফুত হয় সেই চৈতৃনাযুক্তা প্রকৃতিই তত্ত্জানিদিগের জ্ঞানোদয়ের আদি কারণ্বরূপা পরমেশ্বরী হয়েন্।। ১০ ।। ধ্যাত্ত্বৈ তৎমূল চক্রান্তর বিবর ল্সং কোটিস্থ্য্য প্রকাশং, বাচামীশো নরেন্দ্রঃ দ ভবতি সহসা সর্ব্ধ বিদ্যা বিনোদী। আরোগ্যং তস্য নিত্যং নিরব্ধিচ মহানন্দ চিন্তান্তরাত্মা, বাক্যৈঃকাব্য প্রবক্ষিঃ দকল সুরপ্তবন্ দেবতে শুদ্ধশীলঃ॥ ১৪॥

বিনি মুলাধার পথ্যমধ্যে চতুরস্র পৃথীচক্রের বিবরাস্তর্গতা কোটি হুর্যের ন্যায় প্রকাশস্বরূপ। সেই পরমেশ্বরীকে ধ্যান করেন তিনি ব্হস্পতিত্না সং পাণ্ডিতা ও অযতুলন্তা নরেশ্রত্ব ও স্ক্রিডা বিনোদিত্বকে সহসা লাভ করেন এবং ভিনি নিতা রোগহীন ও নিরবধি মহানন্দচিন্তা শ্বিত ও ভদ্মীল হইয়া কারা প্রবন্ধ রচনাদ্বারা স্করগুরু-সভূপ বুধগণকেও পরিহুর্য করেন। অর্থাৎ যিনি সেই পরমেশ্বরীকে জ্ঞাত হইয়া নিরস্তর তাঁহাতে চিন্ত দ্বির করেন ভিনি মনুষ্যসাধ্য যাবতীয় কার্যে সহসা সর্বাশক্তিমান হয়েন।। ১৪ ।।

#### দ্বিতীয় পদ্ম।

অধুনা দ্বিতীয় প্রের স্থানাদি বর্ণন। করিতেছেন।

সিন্দূর পুর রুচিরারুণ পদ্মন্যৎ, সৌধুন্ন মধ্য ঘটিতং ধ্রজ মূলদেশে। অক্সচ্ছদৈঃ পরিরুত্তং তড়িদাভ বর্ণে, ' বাদ্যোঃ স্বিন্দ্ লসিতৈক্চ পুরন্দ্রাক্তেঃ।। ১৫।।

মেরুদ্ধের ছিদ্রমধ্যে যে সুযুদ্ধা নাড়ী আছে সেই সুবৃদ্ধানাড়ীতে প্রথিক অথচ লিক্ষের মুক্তদেশে সিন্দুর পুরণন্যায় মলোজে অরুণ্বল্য এক পদ্ম আহে, ঐ পদ্ম বিদ্যাতের ন্যায় প্রকাশমান ও (বৃত্ত মুখুর ল) এই ঘট্ বর্ণাত্মক ছয় দলযুক্ত হয়।। ১৫।। তস্যান্তরে প্রবিলসং বিষদ প্রকাশ,
মস্তোজ মপ্তল মথো বরুণস্য তস্য।
অর্থেন্ড রূপ লসিতং শর্মিন্ড শুদ্রং
বঃকার বীক মমলং মকরাধিকঢ়ং ॥ ১৬॥

প্রাপ্তক্ত অরুণবর্ণ বড়দল পথ্মধ্যে বরুণ দেবতার শুকুবর্ণ,পথ্মধ্যল বা বরণচক্র আছে, সেই বরুণচক্রমধ্যে শারদীয় সুধাকরের কিরণসমূপ শুভ্রবর্ণ অথচ নত্তকে অর্ত্তিক্র বিভূষিত মকারাধিরত বংকার বীক্র স্থাপিত আছে।। ১৬।।

> তক্তান্ধ দেশ লসিতো হরিরের পারান, নীল প্রকাশ রুচিরাং জ্রিরমাদধান:। নীতিষিয়: প্রথম যৌবন গর্ভধারী, জ্রিবিৎস কৌস্তুভধরো মৃত বেদ বাহু:।। ১৭।।

সেই বংকারবীজন্প বক্রণদেবতার ক্রোড়ে নব জনধরসভূশ নীলবর্ণ অথচ নবসৌবনাদ্বিত এবং জ্রীবৎস ও কৌস্তভ্যনি বিভূষিত বক্ষয়ল যুক্ত পীতাম্বর পরিধায়ী জনবান্ নারায়ণ দেব লক্ষ্মীর সহিত চতুর্হতে চতুর্কেদ ধারণ করিয়া অবস্থিতি করিতেছেন ।। ১৭ ।।

> ভাত্রেব ভাতি সততং থলু রাকিনী সা, নীলামুজোদর সহোদর কান্তি শোভা। নানামুখোদ্যত করৈ লিসিডাঙ্গ লক্ষ্মী, দিব্যাম্বরাভরণ ভূষিতা সত্তিতা।। ১৮ ।।

পূর্ব্বোক্ত বর্মণচক্রমধ্যে নীল পন্মের স্থায় কান্তিমতী ও বিবিধ প্রত্রণ-দ্বারা ট্রন্তত্তা এবং লক্ষ্মীর স্থায় বিবিধ বন্তালকারে বিভূবিতা রাক্ণী মান্ত্রী এক উন্তর্ভিত। যোলিনী সর্মদা প্রকাশমানা আছেন।। ১৮।। , সাধিষ্ঠানাথ্য মেতৎ সরসিজ মুমলং কিন্তরেদের।
মুনীন্দ্র ভক্তাহক্ষার দোষাদিক সকল মিহ
ক্ষীরতেচ ক্ষণেন। যোগীশঃসোহিপি মোহাদ্রত
তিমিরচয়োদ্রামু তুল্য প্রকাশো, গদ্যৈ পদ্যৈ
প্রবিদ্ধ বিরচয়তি সুধাবাক্য সন্দোহলক্ষীং। ১৯।।

যে মুনীক্স পূর্ব্বোক্ত বরণচক্র ও তন্মধান্তিত লামীনারায়ণ ও রাকিণী নামী যোগিনীযুক্ত বাধিষ্ঠাননামক এই,নির্মাল পলকে চিন্তা করেন উ হার, অহঙ্কারাদি দোবসমূহ কণমাত্রে ক্ষয়প্রাপ্ত হয় এবং তিনি মোহরপ অন্ধকার রাশি হইতে উত্তীর্ণ হওতঃ দিবাকরের স্থায় প্রকাশ বিশিষ্ট ও যোগীলোষ্ঠ ইইয়া গদ্য পাল্য প্রবন্ধযুক্ত বাক্য সুধা সম্পত্তিরপ নানা প্রান্ত রচনা করিতে সক্ষম হয়েন। ১৯।।

### তৃতীয় পদ্ম।

অধুনা ভূতীয় পাথের স্থানাদি বর্ণনা করিতেছেন।

তভোর্দ্ধে নাভিমুলে দশ দল মিলিতে পূর্ণ মেঘ প্রকাশে, নীলাম্ভোজ প্রকাশৈ রূপকৃত জঠরে 'ডাদিকান্ডৈঃ সচন্দ্রৈঃ। ধ্যামে দৈখানরস্থারুণ মিহির সমং মণ্ডলং ত্তিকোণং তদ্বাহ্যেস্থিতি-কাথ্যৈ স্তিভিরভিলসিতং তত্তবক্রেঃ স্ববীকং।। ২০।।

পুর্বোক্ট স্বাধিষ্ঠান পছের উপরিভাগে নাভিমূল প্রদেশে (ডং চং
ধং তং থং দং খং নং গংফং) নাদ্যিন্দু বুক্ত এতৎ দশাক্ষরাদ্যক মেঘের
ভাগে নীলবর্ণ দশ দলযুক্ত মনিপুরাখ্যাথক নীলপ্র আছে, সাধক ভল্পাভাগে জগ্নি দেবভারস্থ্যমন্তলের ন্যায় প্রকাশ বিশিষ্ট রংকারাত্মক তিকোণ বৃদ্ধকে এবং তদ্বাহপ্রদেশে প্রতিকাধ্য ভিনটি বৃহ্বীজকেও খ্যান
করিবেন ॥ ২০॥

ধ্যারেক্সেষাখিরছং নব তপন নিভং বেদ বাছু জ্বলাসং, তৎকোড়ে রুজ্ররপো নিবসতি সততং শুদ্ধ সিন্দুর রাগঃ। ভন্মালিপ্তাস ভূষাভরণসিত বপুর্দ্ধরপী ত্রিনেত্রঃ, লোকানামিন্টদাতা ভন্ন বরদ করঃ সৃষ্টি সংহারকারী।। ২১।।

প্রাপ্তক নীল্ পথ্যমধ্যে মেষবাহনাধিরত নবীল দিনমণির ন্যার্ম আরক্ত বর্ণাক্ষ ও চুতৃইন্তবিশিষ্ট অগ্নিদেবতাকে খ্যান করিবেন এবং তাঁহারে ক্রোড়ে বিশুদ্ধ সিন্দুর রাগসন্থল রক্তবর্ণ যে একটি রুদ্র অবস্থিতি করিতেছেন; ভ্যম্থ লেপন দ্বারা উত্নাক্ষ ও ত্রিনেত্রবিশিষ্ট সেই র্ছারণি রুদ্রই এক হন্তদ্বারা ত্রিভূ বনস্থ লোকসমূহের বাঞ্জিত ফলদাতা ও অপর ইন্দ্রদারা অভয় বর্গানশীল হইয়া প্রলয়কালে সৃষ্টি সংহার করেন। ২১।।

> তত্ত্বান্তে লাকিনীসা সকল শুভকরী বেদ বাহ্ত্ত্ব্ব লাসী, শুমা পীতাম্বাদ্যৈ বিবিধ বিরচনা লংক্কতা মন্ত চিন্তা, ধ্যাত্ত্বৈং নাভিপদ্মং প্রভবতি নির্ভরাং সংক্কতৌ পালনেচ, বানী তন্তাননাজে বিলস্তি সততং জানসন্দোহ্লক্ষীঃ।। ২২।।

# চতুর্থ পদ।

অধুনা অনাহত নামক হৃদয়পদের স্থানাদি বর্ণনা করিতেছেন।

ত সোজু হৃদি পক্ষণ স্থল লিতং বন্ধুক কান্ত্য-জ্বলং, কাল্যৈ দ্বাদশ বৰ্গকৈ ক্লপক্তং দিন্দুর স্থানাঞ্চিতৈ:। নামা নাহত মীরিতং সুরতক্রং বাঞ্চাতিরিক্ত প্রদং, বায়োমপ্তল মত্র ধূম সদৃশং ষট্কোণ শোভান্বিতং।। ২০।।

পুর্বোক্ত মণিপুরাখ্য নাভিগদ্মের কিঞ্ছিৎ উদ্বিশ্রদেশে ব্রুক পুষ্পা সদৃশ উদ্ধান কান্তিমৎ ও সিন্দুর রাগাঞ্চিত (ক খ গ ঘ ও চ ছ জ ম ৩ ৮ ৮) এতদ্বাদশাক্ষররপ দাদশ দলযুক্ত অনাহত নামক হংপল ও তলাংগ্যুমস-দৃশ ছয়টি কোন্যুক্ত বায়ুমগুল আছে। কন্সবৃক্ষ সদৃশ ঐ হৃদমুপন্ম সাধককে বাঞ্চাতিরিক্ত ফল প্রদান করেন।

তন্মণ্যে পরমক্ষরঞ্চ মধুরং ধূমাবলী ধূষরং, ধ্যায়েৎ পাণি চতুষ্টয়েন লসিতং ক্ষণধিৰতং পরং। তন্মধ্যে করুণানিধান মমলং হংসাভ মীশং বরং, পাণিভ্যা মভরং বরং নিদ্ধতং লোক ত্রয়াণা মপি।। ২৪।।

দ্ধিক পূর্কোক্ত হাদয়পদ্দিত বায়ুমগুল মধ্যে যংকারাত্মক বায়ুবীলকে খ্যান করিবেন, যে বায়ুদেব ধূমরাশিস্ভূশ ধূবরবর্ণ ও চ্ছুইত বিশিষ্ট ও কৃষ্ণনার শ্রোপরি উপবিষ্ট আছেন। এবঞ্চ সেই বায়ুবীলমধ্যে হংসের স্থায়
শুকুবর্ণ ও করন্বয়ন্তারা ত্রিলোকের বরদানকর্তা প্রম ক্রণানিধান ঈশান
নামক শিবকেও খ্যান করিবেন।। ২৪।।

তত্রান্তে থলু কাকিনী নব তড়িং পীতা ত্রিনেতা।
শুভা, সর্বালন্তরণাঁশ্বিতা হিত্করী যোগাশ্বিতানাং
মুদা। হত্তৈঃ পাশ কপাল শোভন করান্ সংবিভ্রতী চাভয়ং, মন্তা পুর্মুখা রসার্ভ ক্ষাল্যালা ধরা ।। ২৫ ।।

পুর্ব্ধোক্ত অনাহত নামক হৃৎপঞ্জে কাকিনী নান্নী এক যোগিনী আছেন যিনি নবীন তড়িৎ প্রভাৱ স্থায় পীতবর্ণা ও হার কেয়ু রাদি সর্ব্ধালঙ্কারে বিজু-শ্বিতা ও ক্রিনেত্রবিশিক্টা এবং যোগীগণের হিতকারিণী ও আনন্দদায়িকং হয়েন। এবঞ্চ তিনি সুশোভিত বাহুচতুঁ ইয়ারা পাশ কপাল খট্বান্স ও অভয় ধারণ পূর্ব্বিক সুধীপানানন্দে হাইচিন্তা হইয়া গলদেশে কঙ্কালনালা ধারণ করিয়া অবস্থিতি করিতেছেন। ২৫।।

ক্ষত স্নীরজ কর্ণিকান্তর লসং শক্তি স্ত্রিনেত্রাভিধা,
বিদ্যুৎ কোটি সমান কোমল বপুঃ সাস্তে তদস্তগতঃ। বাণাখ্যঃ শিবলিঙ্গকোহপি কনকাকারাঙ্গ
রাগোজ্জ্বলা, মৌলৌ স্ক্রম বিভেদ যুঙ্ মণিরিব
প্রোল্লাস লক্ষ্যালয়ঃ।। ২৬।।

প্রাপ্তক্ত হৃদয়পথের কর্ণিকাভান্তরে কোটি সৌদামিনী তুলা প্রকাশমানা অথচ কোমলকলেবনা ত্রিনেতা নামী এক শক্তি অবস্থিতি করিতেছেন;
ঐ শক্তির মব্যভাগে কুলুমাদি অলুরাগবিশিত বালাখা এক শিবলিক আদ্ ছেন, যাহার মন্তক প্রক্রটিত কোকনদ সদৃশ প্রবাগ মনিহারা বিভূবিভান ২৬॥

> धारत्र प्रता कि शक्षक यून निष्टः नर्कमा शीठा-नवः, प्रवमानिन होन मोश किनका हः रमन मः भाषितः। जारनाम धन मिखिनास्त नमः किञ्चल्क भाषास्त्रः, वाहामीस्त क्रेस्ट्रांशि क्रा-जाः त्रकाविनाम क्रमः॥ २१

যে সাধক সম্বেদেরের পীঠালয় স্বরূপ বায়ুরহিত দীপ শিখার স্থায় নিশ্চল ব্রক্ষান্তা ছিরা সুশোভিত ৪ সুর্যামন্ত্রল মন্ডিত প্রদীপ্ত ছাদশ কিঞ্চলকবিশিক্ত সুললত হৃদয়পদ্মকে খান করেন তিনি অবিলম্বে বাক্সিদ্ধ ও ঈশ্বরস্বরূপ হইয়া জগতের রক্ষা বিনাশে সক্ষম হয়েন। অর্থাৎ সুমুপ্তিকালে যে
প্রকার পুর্ণানন্দময় নিশ্চল পরমান্ধা দেহমখ্যে প্রকাশিত থাকেন জাগ্রাদবস্থায়,যিন হাদয়পদ্ম খান করিয়া সেই রূপ নিশ্চল পরমান্ধাকে দর্শন করেন ভিনিই জীবনাক্ত বা সিদ্ধপুরুষ হইয়া জগতের রক্ষা বিনাশ করনে সক্ষম
হয়েন।। ২৭।।

যোগীশো ভবতি প্রিয়াৎ প্রিয়তমা কান্তাকুলঞা।
নিশং, জানীশোহপি কতী জিতেন্দ্রিয়গণ ধ্যানাবধান ক্রমঃ। গদ্যৈ পদ্য পদাদিভিশ্ব সততং
কাব্যাম্মুধারাবহো, লক্ষ্মী রঙ্গন দৈবতং প্রপুরে
শক্তঃ প্রবেষ্টুং ক্ষণাৎ।। ২৮।।

প্রাপ্তক হৃদয়পদান্তিত দেই ব্রহ্মক্ষোতিকে যিনি ক্ষানিতে পারেন ভিনি বোগীশ্রেষ্ঠ হয়েন এবং কুলকামিনীগণ স্বস্থ পতি অপেকাও ভাঁহাকে প্রিয়তমরূপে দর্শন করেন। আগচ তিনি মহাজ্ঞানী হইয়া খ্যানন্তারা জিডেক্সিয়গণের মনোগভ বিষয়ও জানিতে দক্ষম হয়েন এবং গভ পভ রচনাবিষয়ে কাব্যবারিবাহ-তুলা দেই মহাপুরুষ ক্ষণমাত্রে পরপুরে প্রবেশ করিতেও দক্ষম হয়েন এবং ভাঁহার অঙ্গনে দল্লীদেবী নিরস্তর ক্রীড়া করেন।। ২৮।।

#### পঞ্চম প্রা।

জগুনা বিশুদ্ধ নামক পৃঞ্চম পদ্মের স্থানাদি বর্ণনা করিতেছেন।
বিশুদ্ধাখ্যং কপ্তে সরসিজ মমলং ধুম খুম প্রকাশং,
স্বরৈঃ সবৈরিঃ শোণৈ দলিপরি লসিতং দীপিতং
(১০)

দীপ্তবুদ্ধে:। সমান্তে পুর্ণেন্দুঃ প্রথিত তম নভো মপ্তলং রম্ভর্নপং, হিমচ্ছায়া নাগোপরি লসিত-তনোঃ শুকুবর্ণাম্বরক্ত । ২১।।

হৃদয়পদ্মের কিঞ্ছিৎ উদ্বিপ্রদেশে অর্থাৎ কণ্ঠসমদেশে দীপ্তবৃদ্ধি লোকের প্রকাশস্বরূপ অকারাদি বিসর্গান্ত ৰোড়ল স্বরাত্মক শোণবর্গ বোড়শদনযুক্ত বিশুদ্ধনামক ধুমবর্গ এক পদ্ম অতে; তাহার মধ্যভাগে পূর্ণচল্লের স্থায় প্রকাশ বিশিষ্ট গোলাকার যে নভোমগুল আছে সেই নভোমগুলই শ্বেতবর্গ হন্ত্যা-রুঁচু শুকুবর্ণআকাশের স্কুল্লতম কলেবর বলিয়া কথিত হয়। ২৯।।

ভূজৈ: পাঁশাভীত্যস্কুশবর লসিতৈ: শোভিতাকন্ত তস্য, মনোরকে নিত্যং নিবসতি গিরিকাভির
"দিঁহো হিমাভৈ:। ত্রিনেত্র: পঞ্চাস্যো ললিত
দিশভূকো ব্যাঘ্রচর্মাম্বরাত্য:, সদা পুর্বদেব: শিব
হৈতি সমাধ্যান সিদ্ধ্যা প্রসিদ্ধঃ ॥ ৩০ ॥

সিদ্ধানের মধ্যে এত দ্রপ অখ্যান প্রসিদ্ধ আছে যে পাশ অঙ্কুশ অভয় ও বর এতচত উষ বিশিষ্ট কর চভূষ্য দ্বারা সুশোভিত অঙ্কবিশিষ্ট হংকা-রাত্মক যে আকাশ মঙল দেই আকাশ মগুল মধ্যে পঞ্চমুখ ত্রিনেত্র ও সুললিত দশভূদ্ধ বিশিষ্ট ব্যাজ্ঞচন্দ্যাম্বর পরিধৃত পুর্বিদেব স্বরূপ ঈশান লামক শিব গিরিজার সহিত অভিন্ন হইয়া মনোসুখে নিত্য বিয়াজমান আছেন। ৩০ ।।

> সুধানিকো: শুদ্ধা নিবসতি কমলে সাকিনী পীত বর্ণা, শরং চাপং পাশং শৃণিমপি দধতী হস্ত পল্মৈশ্চভুর্ভি:। সুধাংশোঃ সম্পূর্ণং শশপরি রহিতং মঞ্চলং কর্ণিকারাং, মহামোক্ষভারং প্রিয়মভি দধতং শুদ্ধলীলৈক্রিয়স্ত।। ২১।।

পুর্ব্বোক্ত বিশুদ্ধ নামক বোড়শ দল প্রথমখ্যে পূর্ণ চল্লের সুখাপান দারা আনন্দচিন্তা ও পীতবর্ণা এবং চতুইন্তহারা ধনুর্বাণ পাশাল্প ও আঙ্কুশ্ খারিণী নামিনী এক যোগিনী অবস্থিতি করিতেছেন এবং সেই পন্মের কর্ণিকার মধ্যে জিতেক্রিয়গণের সম্পত্তিদায়ক ও নির্বাণমুক্তির দারস্বরূপ নিষ্কলন্ধ চন্দ্রমঞ্জ আছে।। ৩১॥

ইংস্থানে চিত্তং নিবসতি নিধানান্তস্য সম্পূর্ণ যোগঃ, কবির্বাগ্নী জ্ঞানী স ভবতি নিতরাং সাধকঃ শাস্ত চেতাঃ। ত্রিলোকীনাং দৃশী সকল হিতকরো রোগ শোক প্রমুক্ত, শ্চিরঞ্জীবী ভোগা নিবুসধি বিপদাং ধ্বংস হংস প্রকাশঃ॥ ৩২॥

যে সাধক পুর্ব্বোক্ত বিশুদ্ধ নামক যোড় গদল পথে চিতারখি । ন । ন । বৈ তিনি সম্পূর্ণরূপে যোগের ফল প্রাপ্ত হয়েন সূতরাং সেই প্রশাস্ত ছিল্ত সাধক অপ্পকালমধ্যে কবি বামী ও আত্মজানী হইয়া এক স্থানে উপন্দোন পূর্বেক স্বর্গ মত্য পাতালের সমস্ত বিবরণ জানিতে পারেন, অপিচ তিনি সকল লোকের হিতকারী ও রোগ শোক হইতে বিমুক্ত হইয়া চিরজীবী হয়েন এবং তিনি পরমহংসের ন্যায় প্রকাশমান হইয়া নির্বাধি বিষয় ভোগজনিত বিবিধ বিপত্তি বিনাশ করেন, অর্থাৎ ক্রমেং ভোগরহিত হয়েন।। ৩২।।

किंदन श्रम १

অধুমা দ্বিদল পঞ্চের স্থানাদি বর্ণনা করিতেছেন।
অজ্ঞানামামূজন্ত জুহিনকর সমং ধ্যান ধাম
প্রকাশং, হক্ষাভ্যাং কেবলাভ্যাং প্রবিলসিত বপু
নেত্রপত্রং স্তুভ্রং। তক্মধ্যে হাকিনীসা শাশিসম

#### यहं ठका

ধবলা বক্তু ষট্কং দুধানা, বিদ্যা মুদ্রা কপালং ভমরু অপমণী বিভ্রতী শুদ্ধচিত্তা ॥ ৩৩॥

জাবুগল মধ্যে সুধাকর কর-সদৃশ শুকুবর্ণ ও যোগিগাণের ধ্যানমিকেজন-প্রাকাশস্বরপ কেবল হু ও ক্ষ এজহুর্গ দ্বিগাত্মক আজান নামক একটি দ্বিদল পথ আছে, ঐ পথ্যমধ্যে স্থাংশুসদৃশ শুকুবর্গা ও বন্ধুখ বিশিষ্টা হাকিনী নামী এক যোগিনী অবস্থিতি করিতেছেন, যিনি করচতুইস্কারা পুশুক কপালখণ্ড ভমকুবাদ্য ও জপ্যালা ধারণ করিয়া প্রম্ম প্রিক্রার ন্যায় শোভা শাইতেছেন। ৩০।

এতৎ পথীস্তেরালে নিবসতিচ মনঃ সুক্ষরপং প্রসিদ্ধং, যোনৌ তৎ কর্ণিকায়া সিতর শিবপদং ক্রিসেচিক্ত প্রকাশং। বিদ্যুদ্মালা বিলাসং পর্ম , সুলগদং ব্রহ্মস্থত্র প্রবোধং, বেদানামাদি বীজং স্থিরতর হৃদয় শ্চিন্তরেত্তৎ ক্রমেণ।। ৩৪।।

প্রাপ্তক অজ্ঞাননামক ছিদল পথ্যমধ্যে সুজ্মরণ প্রসিদ্ধ মন এবং ঐ পথ্যের যোনিরপা কর্ণিকামধ্যে ইতরাখ্য একটি শিব লিঙ্কাকারে বিরাজিত আছেন সেই লিঙ্কাকার শিব বিজ্ঞালার ভায় প্রকাশমান ও জনসমূহের ব্রক্ষজান প্রাপ্তির প্রবোধক ও বেদাদি শান্ত সমূহের প্রণবাত্মক আদি বীজ্ঞার প্রয়েন। অতএব সাধকগণ ঐ স্থানে চিন্তু স্থির করিয়। ক্রমে ২ ঐ পত্মভিত্ত সমুদার পৃদার্থ উত্তমরূপে চিন্তা করিবেন।। ৩৪।।

#### প্রস্থকারের উক্তি।

ঐ বিদ্যুল পথ প্রতিমুর্তিতে বহির্ভাগে যেরপ অভিত আছে সাধক তত্রপ চিন্তা না করিয়া ললাটান্থির অত্যন্তরে চিন্তা করিবেন। কেননা ঐ সান হুইতে জীবের মনঃ ক্রমনা ভিজ্বগদন পূর্বেক সুমের অন্থির মধ্যভাগে হক্ষ চর্মাক্রাদিত যে এক ছিত্র আছে সেই ছিত্রপথ দিয়া সুবুদামুলে গমন'করি-তে পারিলেই অভীফু সিদ্ধি হয়। ক্রমতঃ যে সময়ে ঐ ছিত্রপথ দিয়া জীবের হুবাঃ প্রথম গমন করে তৎকালীন ঐ ছিত্রাচ্ছাদিক সুজ্বর্চমা ছিল্ল ভিন্ন হইয়া ৰায় ডংপ্রযুক্ত জীবের নাসিকারস্কুদিয়া কিঞ্ছিৎ রক্ত্ নির্গত হটয়া থাকে কিন্তু তাহাতে কোন প্রকার বেদনাদি অনুভব হয় না; বরং ব্রহ্মস্থানলাভে গরম পরিতোব জন্মে।

ধ্যানাআ সাধকেন্দ্রো ভবক্তি পরপুরে শীন্তর্গামী
মুনীন্দ্রঃ, সর্ব্বজ্ঞঃ সর্ব্বদর্শী সকল হিতকরঃ সর্ব্ব শাস্ত্রার্থ বক্তা। অদৈতাচারবাদী বিদলিত পরমা পূর্ব্ব সিদ্ধি প্রসিদ্ধো, দীর্ঘায়ুঃ সোহধিকর্ত্তা ত্রিভু বন ভবনে সংহ্বতৌ পালনেচ॥ ৩৫॥

পূর্ব্বোক্ত দ্বিদস পথা ধ্যানদ্বারা সাধকেন্দ্র মুনীক্ত হইয়া পরপুরে (অভ্যের দেহমংগ্র) প্রবেশ করিতে সম্ম হয়েন এবং সর্বজ্ঞ ও সর্ববিদর্শী ও
সকলের হিতকারী ও সর্বশাস্ত্র প্রবক্তাও হয়েন; অবচ তিনি মায়াকে জয়
করিয়া অবৈতাচারবাদী ও দীর্ঘায়ুর্বিবিশিক্ত হওতঃ ত্রিভূবনর প গৃহমধ্যে সৃষ্টি
সংহার পালনে ব্রহ্মা বিষ্ণু শিবস্বরূপ হয়েন। ৩৫।

তদন্ত ক্রেক্সিন্ নিবসতিসততং শুদ্ধবৃদ্ধান্ত রাআ, প্রদীপান্ত জ্যোতিঃ প্রণব বিরচনা রূপ বর্ণঃ প্রকারঃ। তদুর্চ্চে চম্রার্চ্চ স্তর্পরি বিলসৎ বিন্তুরূপীমকার, স্তদাদ্যে নাহোহসৌ শশিধবল সুধাধার সন্তান হাসী।। ২৬ ।।

ঐ অজ্ঞাননামক দিদলপন্মের অস্ত হাগে অর্থাৎ ক্রযুগলের কিঞ্চিৎ উদ্ধিলাদেশ বিশুদ্ধ জ্ঞান ও জ্ঞেয়ব্দ্ধপ অস্ত্রাআ নিরস্তর নিবাস করেন। ঐ অস্ত্র রাজা দীপশিধার স্থায় জ্যোতিয়ান ও প্রধারের বর্ণব্দ্ধপ আকারবিশিক্টা হয়েন। অস্তরাআার উপরিভাগে অর্দ্ধ্যক্তএবং ততুপরি বিন্তৃত্বপি মকারবর্ণ আছে ? ঐ মকার বর্ণের আভভাগে চক্ষের স্থায় ক্ষুবর্ণ যে শিব আছেন তিনি সুধাকরের কির্প্সমূশ মৃত্যুদ্ধ হাস) করিতেছেন।। ৩৬।।

ইংস্থানে ল্বীনে মুমুধ সদনে চেডার পরং, নিরালমী বক্তা পরম গুরু সেবা মুবিদিতাং। বদাভাগাং যোগী পবন মুদ্ধদাং পশুতি কলাং তভ শুমুধ্যান্তঃ প্রবিশতিচ রূপানপি পদান্।। ৩৭ ।।

পরসমুধধানস্বরূপ ঐ স্থানে মনঃ শীন হইলে পরম শুরুর সেবাছারা বিদিতা যে নিরালয় মুজা, সর্ফা সেই মুজাভ্যাসদ্বারা সাধক পরমযোগী হয়েন; তদনস্তর তিনি বায়ুর সহায়তায় আআ্ফ্রোতির কলাও তদন্তে তেলধাভাগে প্রবিষ্ট হইয়া মূর্জিদান নিবিল ব্রক্ষাগুরুপ আ্লুস্কুপও দর্শন্ করিতে পারেন। ৩৭।

ष्यनकी পাঁকারং তদপিচ নবীনার্ক বক্তলং,
প্রকাশং জ্যোতির্বা গগণ,ধরণী মধ্য মিলিতং।
ইংস্থানে সক্ষাৎ ভবতি ভগবান্ পুর্ণ বিভবো,
বিবয়েঃ সাক্ষী বহ্নিঃ শশি মিহিরয়ো মপ্তলমিব।। ৩৮।।

প্রাঞ্জ অন্তরান্ধার প্রাণ্য যে পরমন্থান তাহা প্রজ্ঞানত দীপশিধার স্থায় আকার বিশিষ্ট ও নবীন দিনমনির স্থায় অতিশয় প্রকাশমান অথবা সেই জ্যোতিঃ মন্তকের মন্তিক স্থানাবিধি মূলাখারস্থিত পৃথীচক্র পর্যান্ত মিলিত আছে। মন্তকন্থিত ঐ জ্যোতির্দায় পরমন্থানে চক্র স্থা মঞ্জের ন্যান্ন প্রকাশমান ও জগতের সাক্ষিত্রকাপ পূর্ণ ঐশ্বাযুক্ত ভগবানের সহিত জীবের সাক্ষাৎ হয়। অর্থাৎ সুমেরহাড়ের ছিত্র বা ব্রক্ষরন্ধ ভেদ করিয়া যাহার অন্তরান্ধা সুবুনামূলে গমন করিতে পারে তিনি দীপনিথার ন্যায় আকারবিশিক্ট চৈতন্যজ্যোতি র্মধ্যে ভগবানকে দর্শন করিতে সক্ষম হয়েন। সেই চৈতন্য জ্যোতির শিখান্থান 'সার্থার্থ ভট্টাচার্যা প্রভৃতি, অনেকানেক মনুব্য নন্তকের পশ্চাদ্ভাগের টিক সেই স্থানে শিখা রাখিয়া থাকেন \*। ৩৮।

<sup>\*</sup> শিখা যজ্ঞর তিলক কোঁটা ও পূজাত্নিক ক্রিবার সময়ে শ্রীরের যেথ স্থানে চিহ্ন করিতে হয় ওংসমূহ নিগুড় তাৎপর্যোর সহিত ' লিঙে হারিয়ে চাঁটে ফু,, বা অন্থাকোন নাম দিয়া এক খানি গ্রন্থ বিরুচন করিবার মানস রহিল। কেননা আধুনিক অনেকানেক মনুব্য প্রকৃত বিষয় বিশ্বত হইয়া তি-লক্ষটোই ও শিখাদি মারণ করাকেই প্রকৃত ধুর্মা বলিয়া বিবেচনা করেন।

ইংশানে বিষ্ণো রতুল পরমানোদ মধুরে, লমারোপ্য প্রাণং প্রমুদিতমনাঃ প্রাণ নিধনে। পরং নিত্যং দেবং পুরুষ মঞ্চমাদ্যং ত্রিজগতাং পুরাণং যোগীক্ষঃ প্রবিশতিচ বেদান্ত বিদিতঃ। ১৯॥

বিষ্ট্র পরমামোদ নিকেতনম্বরূপ নিত্যসূথ্যয় ঐ মধুরছানে প্রণারোপন-পূর্বক বে যোগী জ্ফটিত হইয়া কলেবর পরিত্যাগ করেন সেই যোগীক ত্রি-জগতের আদি পুরুষ ও বেদাস্তবিদিত নিত্যসূথ্যয় সচিচদান-দম্বরূপ পর্ম বিষ্ণুতে প্রবিষ্ট হয়েন।। ৩৯ ।।

লয়স্থানং বায়ো শুতুপরিচ মহানাদৰপং শিবাকিং, শিবাকারং শাস্তং বরদ মভয়দং শুদ্ধবুর্দ্ধ
প্রকাশং। যদা যোগী পশ্যেদ্গুরুচরশ্বুগাস্থোজ
সেবা সুশীল, শুদা বাচাং দিদ্ধিঃ করকমল তলে
তম্য ভূয়াৎ সদৈব।। ৪০।।

ে ত্রজাননামক বিদল পদ্মের উপরিভাগে যে শিব বর্ণিত হইয়াছেন মহানাদরপ দেই সদাশিবের অর্জভাগতে বায়ুর লয়স্থান বলিয়া জানিবেন। ফলতঃ দেই মহানাদাখ্য সদাশিব তুই হস্ত হারা অভয় ও বরদানকর্তা এবং প্রশান্ত ও শুদান্ত ও শুদান্ত প্রকাশস্বরপ হয়েন। যোগীশ্রেষ্ঠ যে কালে গুরুপাদপত্ম সেবাতে কুশল হইয়া ঐ বায়ু দেবভার লয়স্থানরপ শিবার্ত্তকে দর্শন করেন তৎকালে বাক্সিদ্ধি মর্ফাদাই ভাঁহার করতলস্থিতা হয়।। ৪০ ।।

#### ষষ্ঠ পত্ম।

ঋধুনা মন্তকস্থিত সহস্রদল পদ্মের স্থানাদি বর্ণনা করিতেছেন। তদুর্দ্ধে শক্ষিন্যা নিবসতিশিখরে স্ন্যদেশে প্র-কাশং, বিস্গাধঃ পদ্মং দশশতদলং পূর্ণ পুর্ণেম্য শুভ্রং। অধোবক্তরং কান্তং তরুণ রবিকলা কান্ত । কিঞ্জন্ক পুঞ্জং, ললাটাল্যৈবনৈঃ পরিলমিত বপুঃ কেবলানন্দ ৰূপং॥ ৪১॥

প্রাপ্ত মহানাদাখা শিবের উপরিভাগে শখিনী নাড়ীর শিথরপ্রদেশে যে শৃষ্ঠাকার স্থার আছে সেই প্রকাশস্বরপ শৃষ্ঠানান্তি বিদর্গযুগলের অংশাভাগে পূর্ণ স্থাকর-সভূশ শুত্রবর্ণ সহস্রদল পদ্ম অংখামুখে বিক্ষিত আছে। এ পদ্ম নবীন দিনমণির কির্ণুসভূশ উল্লেল এবং কমনীয় কেশর ও অকারাদি পঞ্চাশছর্ণ যুক্ত ও কৈবল্যানন্দ্ররূপ।। ৪১ ।।

সমান্তে তদ্যান্তঃ শশপরি রহিতঃ শুদ্ধ সম্পূর্ণ
চন্দ্রং, ক্ষুব্রৎ জ্যোৎস্লাজালঃ পরম রদচর স্লিশ্ব
সন্তান হাদী। ত্রিকোণং তদ্যান্তঃ ক্ষুব্রতিচ সততং
ক্রিছ্যাদাকার ৰূপং, তদন্তঃ খুন্যং তৎ সকল
সুরুব্রগণৈঃ সেবিতঞ্চাতি গুন্তং ।। ৪২ ॥

প্রাঞ্জ নহস্রদল পদানধ্যে শশরহিত সম্পূর্ণ সুধাংশু বিরাজিত আছেন্ বিনি অতৃতরসপ্তরপ জ্যোৎস্বাজাল প্রকাশ করিয়া যেন মৃত্যুদ্দ হাস্য করিছে ছেন। ঐ চক্ষমশুলমধ্যে বিত্যুদাকাররণ যে ত্রিকোণ যন্ত্র প্রকাশ পাইতেছে ছাহার মধ্যভাগে সুরসমুহের সেবনীয় অতিশ্বহৃতর চিক্রাপাত্মার শৃস্তান্থান আছে।। ৪২ ।।

> সুগোপ্যং তদ্মত্বাদতিশর পরমামোদ সন্তান-রাশের পরং কন্দং সুক্ষাং সকল শশিকলা শুদ্ধৰূপ প্রকাশং। ইহস্থানে দেবঃ পরম শিব সমাধ্যান সিদ্ধঃ প্রসিদ্ধঃ, থ্রপী সর্কাত্মা রস-বিরশ সিতোহজ্ঞান মোহান্ধহংস।। ৪৩ ॥

বিশুদ্ধ পূর্ণচন্দ্র-সভূশ প্রকাশমান ঐ শৃত্যন্থান পরমানন্দ রস ভোগের মূল বন্ধপু হয় অতএব সামাত্য লোকের নিকট ইহা প্রকাশ না করিয়া যতুগতিশয়ে গোপন করিবেন। কলতঃ সিদ্ধগণের নিকট এত ক্রপ আখ্যান প্রসিদ্ধ আছে যে ঐ হানে সকলের আক্মান্তরপ শুকুর্ব আকাশরপী এক মহাদেব আছেন থিনি নিত্যানন্দময় ও অজ্ঞানরপ মোহান্ধকার বিনাশের জ্যোভিন্তরপ পর্ম-হংক্ষহয়েন।। ৪০ ।।

> . সুধাধারা সারং নিরবধি রিম্বঞ্চনতি পরং. যতেরাঅজ্ঞানং দিশতি ভগবান নিমালমতে:। সমাস্তে সর্কোশঃ সকল সুখ সন্তান লহরী, পরীবাহো হংসঃ পরম ইতি নামা পরিচিতঃ।। ৪৪,।।

পূর্দ্ধোক্ত শৃত্যস্থানে উপৰেশনপূর্হক সেই ভগৰান বাঁহাদের নির্মালচিত্ত যোগীবরকে নিঃব'ধ অতিমাত্র মুধা দান ও -আত্মজ্ঞানের উপদেশ করিতে-ছেন। ফলতঃ পরমহংস নামে বিখ্যাত সেই মহাদেব প্রকল প্রাণির ঈশ্বর ও সকল প্রকার মুখতরক্ষের নিঝারশ্বরপ হরেন।। ৪৪ ॥

শিবস্থানং শৈবাঃ পরম পুরুষং',বৈঞ্চবগণাঃ,
লপস্তীতি প্রায়ো হরিহর পদং কেচিদপরে।
পদং দেব্যা দেবী চরণ যুগলানন্দ রসিকা,
মুনীন্দ্রা অপ্যান্যে প্রকৃতি পুরুষস্থান মমলং॥ ৪৫॥

পূর্ব্বোক্ত ঐ শৃত্যস্থানকেই দৈবগণ শিবস্থান কহেন এবং বৈষ্ণবগণ পর্মপুরুষ যে বিষ্ণু তাহার দিকেওন অর্থাৎ বিষ্ণুধাম বলিয়া অভিয়ান করেন এবং
কোনং উপাসকেরা হরিহরপদ বলেন-এবং শাক্তেরা দেবীস্থান ও যুগলানন্দ
রিদিক, উভেরা হরগোরীর চরণপাম বলিয়া বাঁগিখা। করেন এবং মুনিগণ ও
অস্তান্ত দার্শনিকেরা ব্রহ্মাণ্ডরপ প্রকৃতি পুরুষের নির্মান স্থান বলিয়া বর্ণনা
করেন। ফলতঃ যে কোন উপাসক যে কোন নাম রূপের উপাসনা করুন সক
লেই আপনং ইউদেবভাকে ব্রহ্মস্বরূপ বলিয়া স্বীকার করেন; সুতরাং
প্রাপ্তক্ত ঐ পরম শৃত্যস্থান যে সচিচদানদদস্রগ ব্রহ্মস্থান তাহ। সর্বতোভাবে
সিদ্ধ হইল।। ৪৫ না

ইংস্থানং জ্ঞাত্বা নিয়ত নিজ চিস্তো নরবরো, ন ভূমাৎ সংগাঁরে কচিদপি ন বদ্ধ স্তিভূবনে। সমগ্রা শক্তিঃস্যালিয়ত মনস শুস্য কৃতিনঃ, সদা কর্ত্তুং খগতি রপি বাণী সুবিমলা॥ ৪৬॥

যে যোগীবর মহয়দল পদান্তিত প্রাপ্তক ব্রহ্মনান উক্তমরপে নিরপন করিয়া পরমাতা। চিন্তাপর হয়েন জমমরন যন্ত্রনাধার এই অসার সংসারে তাঁ-হাকে আর পুনর্ফার জন্মপ্রহণ করিতে হয়না এবং তিনি স্বর্গ মর্জ্য পাতালের কোন স্থানেও বদ্ধ হয়েন না, বে হেতুক সমুদায় মানসিক শ'ল্ড সেই কৃতিপুরু বের অযত্রলভা হয় অতএব তিনি জগতের সৃষ্টি সংহার করণে সমর্থশীল হয়েন অপিচ তিনি আবিষ্কুশমার্গেও গ্রমন করিতে পারেন এবং তাহার বাক্য স্থানির্মাণ ও পরিশুদ্ধ ইয় অর্থাৎ তিনি যাহাকে যাহা কহেন কদাচ তাহার অক্তথা হয় না ।। ৪৬ ।। "

অত্রান্তে শিশু সুর্ব্য সোদর কলা চন্দ্রস্য সা বোড়ণী শুদ্ধা নীরক্ত সুক্ষম তন্তু শতধা ভাগৈক কপা পরা। বিছ্যাদ্দাম সমান কোমল তন্তু নিত্যোদিতাধোমুখী, পুর্ণানন্দ পরম্পরাতি বিগলৎ পীযুষধারা ধরা॥ ৪৭॥

প্রাপ্ত সহস্রদল পল্মধ্যে নবীন দিনমনি সদৃশ প্রকাশমানা এক চক্রকলা বিরাজিতা আছেন, সেই বিশুল্ধ চক্রকলা বোড়শ সংখ্যা বিশিষ্টা ইউলেও স্থল্ল মুণাল তদ্ধর শত ভাগের একভাগরপা পরমস্থলা অথচ বিত্যালার জায় কোমলাবপুবিশিষ্টা হইয়া অধ্যেমুখে প্রকাশমানা আছেন। এ চক্রন হইতে ছিল্লেমুভা কলমীর ন্যায় নিরব্তর পূর্ণানন্দরপ অমৃত্যারা বিগ্রন হইতেছে। অর্থাৎ উভয় মতির্কের মধ্যভাগে যে এক পর্ম স্থলা খ্যনী আছে সেই ধ্যনীই প্রমানন্দরশের আকর্ম্বরপা হয়েন; ভালা ইইতে নির্ব্তর আনন্দরস ক্রিত হইতেছে। ৪৭ ।।

নির্বাণাখ্যকলা পরাৎপর্তরা সাস্তে তদন্তর্গতা, কেশাগ্রন্থ বহুপ্রধা বিদলিক্ত্রেকাংশ রূপা দতী। ভূতানা মধিদৈবতং ভগবতী নিত্যপ্রবোধো দয়া, চন্দ্রার্দ্ধার্ম সমান ভঙ্গুরবতী মর্বাক তুল্য প্রভা।। ৪৮।। প্রাপ্ত পরমন্ত্রা চক্রকলার মধ্যভাগে নির্মাণাখ্যা নামী আর এককলা বিরাশিতা আছেন, ঐ কলা মনুব্যের কেশাগ্রের সহস্রতাগের একতাগ রূপা পরম স্থাতনা ও দাদশ আদিত্যের কির্নবহ জ্যোতিয়তী ও অর্দ্ধান্তনার বিশিষ্টা অথচ ক্ষণভঙ্গ রুষরপা হয়েন অর্থাৎ তাহার প্রকাশাংশের ক্ষণেথ বিচ্ছেদ আছে। ঐ কলা সকল প্রাণির প্রবোধানয়কারিণী ভগবতীরপা অধিদেবতা হয়েন। অর্থাৎ যতক্ষণপর্যাস্ত্র ঐ কলাতে জীবের মনঃ সংযুক্ত থাকে ততক্ষণপর্যাস্ত্র জীব সচেতন থাকেন এবং ঐ কলা ইউতে মনঃ বিযুক্ত হইবা মাত্রে জীব মোহাল্ককারে আছেল হইয়া নিদ্রায় অভিসূত হয়েন এবং পুনর্বার ঐ কলাতে মনঃ সংযোগ হইয়া মাত্রে জীবের প্রবোধানয় ইইয়া থাকে।। ৪৮ ।।

এতক্সা মধ্যদেশে বিলসতি প্রমাপুর্কনির্কাণ শক্তিঃকোট্যাদিত্য প্রকাশা ত্রিভুবন র্জননী কোটি ভাগৈক রূপা।কেনাগ্রক্তাতিগুছ নির বিধি বিগলৎ প্রেমধারাধরা সা, সর্কেষাং জীব-ভুতা মুনি মনসি মুদা তত্ত্ববোধং বহন্তী।। ৪৯॥

প্রাপ্তক নির্মাণাখ্যা কলার মধ্যদেশে কোটি মুর্যোর স্থায় উচ্ছালা ও ত্রিভুবনের জননীয়রপা অথচ মুক্ত কেশের কোটিভাগের একভাগরপা নির্বাণ লাখ্যা শক্তি আছেন, অতিশয় শুহতমা ঐ শক্তি হইতে নিরস্তর অমৃতধারা বিগলিতা হইতেছে এবং ঐ শক্তিই সর্বাজীবের প্রাণয়রপা ও মুনিগণের মানস আনন্দর্বে অভিষিক্ত করিয়া তত্ত্বজান প্রদানের কারণম্বরপা হয়েন।। ৪১ ।।

> তক্তা মধ্যান্তরালে শিবপদ মমলং শাশ্বতং, যোগ গমাং, নিত্যানন্দাভিধানং, দকল সুখমরং শুদ্ধবোধ স্বৰূপং। কেচিছু জাভিধানং পদমপি সুধিরো বৈষ্ণবং তল্পন্তি, কেচিৎ হংসাখ্যমেত্ৎ কিমপি সুকুতিনোমোক্মার্গ প্রবোধং॥ ৫০॥

প্রাপ্তজ নির্ব্ধাণাখ্যা শক্তির মধ্যদেশে নিজ্ঞ নির্মান ও নিজানন্দাভিধান সর্ব্ধেমুখমর বিশুদ্ধ জ্ঞানস্থর্ক আত্মধোর্গাম্য এক শিবস্থান আছে; কোনং মুনির্ণ ঐ পিবছানকৈ ব্রক্ষান কাহেন এবং বৈষ্ণবের। বিমুণদ'ও কোনং বুধরণ হংসাবা পদ বলিয়া অভিযান করেন; কলত ঐ স্থানকৈ পুণাবান্ বোগীরক্ষের প্রার্থিত মুক্তি-মার্থের প্রবোধক বলিয়া ভানিবেন।। ৫০ ।।

ছক্ষারেণৈর দেবীং যম নিয়ম সমাভ্যাসশীলঃ
সুশীলো, জাদ্বা শ্রীনাথ বজু । ক্রম মপিচ মহা
মোক্ষবন্ধ প্রকাশং। ব্রক্ষারেশু মধ্যে বিরুচয়তি
সতাং শুদ্ধবৃদ্ধিপ্রভাবো, ভিত্বা ভল্লিঙ্করপং প্রন
দহনয়ো রাক্রমেণের তপ্তাং॥ ৫১॥

নমাগুণে যম ছিন্নম অভ্যাসলীল যোগী শুকুমুথ হইতে প্রকালস্বরূপ মোক্ষমাগ ও ছকারছারা কুলকুগুলিনী দেবীকে জ্ঞাত হইয়া ব্রক্তরন্ধা মধ্যে মুমাধু যোগীগণের শুদ্ধবৃদ্ধি প্রভাবস্থরণ যে বআ কলিগত হয় সেই পর্যাদিয়া বীয়ু ও তেল প্রতন্ত্রের আক্রমণপ্রার্থা সম্প্রতা কুলকুগুলিনী দেবীকে মুলা-মারপন্ধ-স্থিত স্বয়স্তু লিবলিক্সের মধ্যদেশ শুলে করতঃ সহস্রদল প্রমাধ্য আনার্য করিয়া ভাবনা করিবেক। অর্থাৎ মূলাধারাবধি ব্রক্তরন্ধ দিয়া সহস্রদল প্রথাছে হুকারছারা কুলকুগুলিনী দেবীকে জ্ঞাত হইয়া লিবলিক্সের মধ্যদেশ ভেল করতঃ সেই বআ দিয়া সহস্রদল প্রো দেবীকে, আন্তর্যক্রক ভাবনা করিবেক।। ৫১ ।।

> ভিদ্ধা লিক্ষত্রয়ং তত্র পরস্বরদ শিবে স্ক্রন্থায়ী প্রদীপ্ত, সা দেবী শুদ্ধসন্থা তড়িদিব বিলসন্তন্ত রূপ স্থারপা। ব্রহ্মাথ্যায়াঃ শিবয়াঃ সকল দর-সিক্ষং প্রাপ্য দেদীপ্যতে তেৎ, মোক্ষানন্দ স্বরূপং ' ঘটয়তি সহসা সুক্ষার্ডা লক্ষ্যনে ॥ ৫২॥

থেহেতৃক ঐ শুদ্ধসন্তা কুলকুগুলিনী দেবী মুলাখারস্থ সয়স্তু লিক ও হংপদ্মস্থ বাণাখ্য লিক ও জনখাস্থ ইতরাখালিক এই লিকত্যকে এবং চিত্রিণী
অন্তর্গতা ব্রহ্মনাড়ীন্তিত বটপন্মকে ভেদ নক্রত অতি স্ক্র্য় তন্ত্রকো সহস্রদল
পথ্যে সক্ষতা ইইয়া সূর্য়েদঃ বিজ্যুতের ন্তায় প্রকাশমানা আছেন অতএব দেই
স্ক্রেল্ডা লক্ষণদ্বারা তাহাকে জ্ঞাত হইবামানু সাধক মোক্ষানন্দের স্বর্মপঞ্জাপ্ত
হর্মেন।। ৫২ ।।

নীত্বা তাং কুলকুগুলীং নবরসাং জীবেন সার্ছিং ক সুধী, মোঁকে ধামনি শুদ্ধপদ্ম সদলেশৈবেপরে স্থামিনি। ধ্যায়েদিইকলপ্রদাং ভগবতীং চৈতক্ত কপাং পরাং, যোগীক্তো গুরু পাদপদ্ম যুগলা-লম্বী সমাধৌ যতঃ॥ ৫৩॥

শুক্রপাদপদ্ম ধ্যানপরায়ণ বুজিমান যোগীশ্রেষ্ঠ নবরসম্বর্রপ। কুলকুণ্ড-লিনী দেবীকে জীবাত্মার দহিত দহস্রদল পদ্মধ্যে শিবসম্বন্ধীয় মোক্ষধামে আনয়নপূর্ব্বক একাগ্রাচিত্ত হইয়া ধ্যান ক্লরিবেন, যেহেতুক ইফফলপ্রদায়িনী ঐ ভগবতীই চৈতন্যরূপ। ও পরাৎপরা হয়েন।। ৫০ ॥

লাক্ষাভং পরমামৃতং পর্দাবাৎ পীদ্বা পুনঃ
কুগুলী, পূর্ণানন্দ মহোদয়া কুলপথা মূলে
বিশেৎ সুন্দরী। তদ্দিব্যামৃত ধারয়। স্থিরমতিঃ
সম্ভর্পরেদৈবতং, যোগী যোগ পরম্পরা বিদিতয়া ব্রহ্মাগুভাত্তে স্থিতং ।। ৫৪ ।।

পরমাত্মারপ শিবহইতে ঐ কুলকুগুলিনী মুন্দরী অলক্তান্ত পরমায়ত পান করিয়া পূর্ণানন্দের উদয়কারিনী হওতঃ কুলপথদ্বার। যথন পুনর্কার মূলাধার,পদ্ম প্রবেশ করেন তথন স্থিরবুদ্ধি যোগী-যোগক্রমদ্বারা ঐ দিব্যা-যুতধারা জ্ঞাত হইয়া তদ্বারা দেহরপ কুত্র ব্রক্ষাগুস্থিত পূর্বকথিত দেবসমূহ-. কে সমাগ্রপে পরিস্থা করেন।। ৫৪ ।। \*

জ্ঞাবৈতৎক্রমমন্ত্রং যতমনা যোগী যমাত্যিযুক্তঃ, শ্রীদীক্ষা গুরুপাদপত্ম যুগলামোদ প্রবাহোদয়াৎ। সংসারে নহিজায়তে নহিজদাচিৎ
, সংক্ষীয়তে সংক্ষরে, পুর্ণানন্দ পরস্পরা প্রমুদিতঃ শাস্তঃ সভামগ্রনীঃ ।। ৫৫।।

त्व त्रः राज्यमा वाती यम नित्रमानिष्ठुक रहेया जिनीका अर्त्नेत्र शामश्या यून्राम जात्माम-श्रवाद्वेत जेनक्रिक्य अञ्चलक् छ श्रश्यम ज्ञाक राज्ञन जिन जात अहे त्रः नात्त ज्ञाक्षर क्रिक्त नी श्रवः श्रीनेत्रकात्म क्ष्म श्रीश्च राज्ञन ना वतः पूर्वानक्राक्षातं श्रम्भिक रहेता श्रामाश्च नाधूनस्ट्रिक्त साथा (श्रामेत्रता श्रीने

> (याश्वीरक निर्मिकारसात्रथमियो स्यागञ्चाव व्हिरका, स्याक कान निर्मान स्य करमलः स्वद्धः क्रूखशः क्रमः। श्रीमः श्रीकः भाषभ्य यूनना-वन्त्री यकास्वर्यना, स्रकावश्रमश्रीकं रेपवरुभरम् (हरकानसे नृकारक्ता। ८७॥

যিনি এতদপ্রস্থ দিবানিশি পাঠ করেন এবং দিবা রাত্রি যোগসভাৱে ছিত হইয়া জ্রীপ্তর পাদপন্ম সুসদাবদন্তী হওতঃ মোকজানের কারণীভূত ও পরিশুদ্ধ নির্মান যে এতং প্রস্তুক্তম তাহা জ্ঞাত হইয়া সংযতমনা হয়েন; অ-ভীউ দেবতাপদে অতি অবশ্যুহ তাহার চিস্তু নিজ্ঞাহ নৃত্যু করিতে থাকে।। ২৬

> ঁ ইতি জ্ৰীপুৰ্ণাৰন্দ গোৱামিকৃত ৰট্ডকভেদ গ্ৰন্থ সমাপ্ত হইল।

#### যতিপঞ্চ i

মনো নির্ভিঃ পরসোপশান্তিঃ, সা তীর্থ বর্যা মণিকর্ণিকাবৈ। জ্ঞান প্রবাহা বিমলাদি গঙ্গা, সা কাশিকাহং নিজ' বোধৰূপং॥ ১॥

মনের যে বিষয় ভোগাদি নির্দ্ধি ভাহাই পরম শান্তি সেহ শান্তির পিণী মনিকর্ণিকা ভীর্গু ও জ্ঞান প্রবাহরণ আদিগঙ্গাযুক্ত যে বারাণদীক্ষেত্র আত্ম বোধস্বরূপ সেই বারাণদীক্ষেত্রই আমি হই ।। ১ ।।

যন্তামিদং কণ্পিত মিন্দ্রকালং,
চরাচরং ভাতি মনোবিলাসং।
সচ্চিৎ সুথৈকং জগদাত্মরূপং,
সা কাশিকাহং নিজ বোধরূপং॥ ২॥

্ যে বারাণসীক্ষেত্রে মনোবিলাসরপ ইন্দ্রজাল সদৃশ কল্পিত চরাচর বস্তু স্মূহ অভিশয় শোভা বিস্তার করিয়াছে এবং জগতের আত্মা স্বরূপ একমাত্র যে বিশ্বেশ্বর ডিনিও পরম শোভা পাইতেছেন; আত্মবোধস্বরূপ সেই বারা-ণ্সীক্ষেত্রই আমি হই।। ২ ॥

> পঞ্চেষ্ কোষেষু বিরাজমানা, বুদ্ধিতবানী প্রতি দেহ গেহং। সাকী শিবঃ সর্বগতাশ্তরাত্মা, সা কাশিকাহং নিজ বোধৰূপং॥ ৩।

ষে বারাণসীক্ষেত্রে জন্ময়ানি পঞ্চ কোবে বুদ্ধিরপা জন্মপুর্ণাদৈবী নির-ন্তর বিরাজমানা আছেন এবং শর্মধ্যত জ্বত সকলের অন্তরাত্মা যে সদাশিব ভিনিত্ত দেহরেপ প্রতিগৃত্তে বিরাজমান আছেন আত্মবোধন্তরপ সেই বারা- । গুনীক্ষেত্রই আমি হই।। ৩ ।।

কাৰ্য্যং হি কাশ্যতে কাশী কাশী সৰ্কং প্ৰকাশতে। সা কাশী বিদিতা যেন তেন প্ৰাপ্তাহি কাশিকা॥ ৪॥

কার্যাদ্বারা ভীবের কালী অর্ধাৎ জ্ঞান প্রকাশ হয় এবং সেই কালী (জ্ঞান)
সকলকে প্রকাশ করেন; ওতদ্রপে যিনি জ্ঞানপদার্থকে জ্ঞানিয়াছেন নিনিই
কাশিকা প্রাপ্ত হইয়াছেন অর্থাৎ পরুমাজ্জান প্রাপ্ত হইয়াছেন। অথবা,
শিবভাপনাদি কার্যাদ্বারা জীবের কালীতীর্থ করা প্রকাশ হয় এবং সেই
কালীই লিবস্থাপনার্থন কার্যাদ্বারা সকলকে প্রকাশ অর্থাৎ বিখ্যাত করেন,
যিনি কালীকে, এতদ্রেপ মহত্বপ্রকাশক স্থান বলিয়া জ্ঞানিয়াছেন তিনিই
কাশিকা প্রাপ্ত হইয়াছেন অর্থাৎ কাশীতে মৃত হইয়া শিবত্ব প্রাপ্ত হইয়া
ছেন।। ৪।।

কাশীক্ষেত্র শরীরং ত্রিস্থবনুজননী ব্যাপিনী জ্ঞান গঙ্গাভজি শ্রদ্ধা গ্রেয়ং নিজ গুরু চরণ ধ্যান বুক্ত প্রয়াগঃ। বিশ্বেশোহয়ং তুরীয়ং সকল জন মনঃ সাক্ষী ভূতান্তরাত্মা, দেহে সর্বং মদীয়ং যদি বসতি পুনস্তীর্থমন্তং কিমস্তি।। ৫।।

এই পাঞ্চতীতিক শরীরকেই কালীকেত্র কহে, এবং একমাত্র জ্ঞানপদার্থ কেই ব্রহ্মাপ্রবাস্থিনী ত্রিলোকতারিনী গলা কহা বায় এবং শ্রদ্ধা ওছজি গ্রা ভীর্থ বলিয়া কবিত হয় এবং নিজ্ঞানচরন-ধ্যানযুক্ত যে মনের গতি অর্থাৎ যে স্থানে ঈড়া পিল্লা ও সুযুগ্ধা নাড়ীর সঙ্গমরূপ মূলপ্রদেশ সেই ব্রফ্ষান খ্যানরপ যে মনের গতি তাহাকে গলা যমুনা সরস্বতীর সঙ্গমরপ প্রয়াগতীর্থ কহে এবং সর্ক্রজীবের অন্তঃক্রণের সাক্ষিত্ররূপ যে কুটস্থ চৈভন্য তিনিই বিশ্বেশ্বর হয়েন। এভদ্রপে যথন সমুদায় তীর্থাদি আমার বেহে বসতি করি-ভেছে তথ্য পুনর্ক্ষার আমার অন্য তীর্থ গমনের প্রয়োজন কি । ৫ ।।

ইতি শ্রীসভ্করাচার্য্যকৃত যতিপঞ্জ

#### कान-मक्षमिनी उत्र।

देकलानिश्वतानीनः (पवटपवः खनप्खनः। शृक्छि य महादमवी अहि खानः मदृश्वताः ।। )।। •

কৈলাসশিখরে উপবিষ্ট দেবের দেব এবং জগতের স্ক্রির মহাদেবকে ভগ-বঙী জিজ্ঞাসা করিভেছেন বে হে মহেশ্বর!জ্ঞান কি ভাহা আমাকে কহুন।। > ।।

#### দেব্যবাচ। ভগৰতী কহিয়াছিলেন।

কুতঃ সৃষ্টিভঁবেদেৰ কথং সৃষ্টি বিনশ্সতি। ব্ৰহ্মজানং কথং দেব সৃষ্টিসংহারবৰ্জ্জিতং॥ ২॥

হে মহাদেব! কিরপে সৃষ্টি হয় এবং কি প্রকারেই বা তাহ। বিনাশ প্রাপ্ত হয় এবং সৃষ্টি সংহার বজ্জিত যে ব্রক্ষজ্ঞান তাহাই বা কিরপ ইহা আমাকে বিতার করিয়া কহন।। ২ ।।

### मुश्रत जेवाह । महांद्ग्य कहियाहित्नुन ।

অব্যক্তাচ্চ ভবেৎ সৃষ্টিরখ্যক্তাচ্চ বৈনশুতি। অব্যক্তং ব্রহ্মণোজ্ঞানং সৃষ্টিসংহার বর্জ্জিতং॥ ৩ ॥

হৈ দেবি! যাহা অব্যক্ত অৰ্থাৎ ব্যক্ত নহে তাহাহইতে সূৰ্তি হয় এবং তাহাহইতেই বিনাশ প্ৰাপ্ত হয় এবং সূৰ্তি সংহার বক্তিত যে ব্ৰক্ষজান তাহাও প্ৰাৰ্জ বিনাশ আনিবেদ।। ৩ ।।

( >c )

ওঁ কারাদকরাৎ সর্কান্তে তা বিদ্যাদ্তত্দ্দ:। মন্ত্রপুজা তথে।ধ্যানং কর্মাক্র তথৈব চ।। ৪।।

প্রাণব (ওঁকার আ উ ম ইতি) হইতে চতুর্দশ বিভা হয় এবং এত্র পূজা তপস্যা খ্যান কর্ম ও অকর্ম এই সমন্তই তাহাহইতে হয়।। ৪ ॥

> বড়ঙ্গং বেদচন্থারি মীমাংসা ভার বিন্তর:। ধর্মশান্ত্র পুরাণাদি এতা বিস্তাশ্চভুর্দশঃ।। ৫।।

ত্তি অপিট বড়ক চারি বেদ এবং মীমাংসা ভাগে ধর্মণান্ত ও পুরাণাদি সেই চতুর্দশ,বিভা বলিয়া কথিত আছে।। ৫ ।।

> তাবদ্বিতা ভবেৎ সর্ক্ষা যাবজ্ঞানং ন কারতে। ব্রহ্মকানং পদং জাত্মা সর্কবিত্তা স্থিরা ভবেৎ ॥ ৬ ॥

• যাবং কালপর্যাস্ত ব্রক্ষজ্ঞান না জম্মে তাবং কাল পর্যাস্ত ঐ সমস্ত বিভাতে বিজ্ঞা (জ্ঞান জম্মিবার অধিকার) হয় না, কিন্তু ব্রক্ষজ্ঞানের পদ লাভ হইলে সকল বিভা হিরা হয়েন।। ৬ ।।

> বেদশাস্ত্র পুরাণানি সামান্তগণিকা ইব। যা পুনঃ শান্তবী বিস্তা গুপ্তা কুলবধুরিব।। ৭।।

বেদশান্ত্র ও পুরাণসমূহ সামান্তা গণিকার স্তায় কিন্তু যাহা শাস্ত্রবী বিভা তাহা কুলবধূর স্তায় গোপনীয়া।। ৭০।।

> (महन्द्री नर्सविद्यान्त (महन्द्राः नर्सरमवर्ताः । (महन्द्राः नर्सजीर्थानि शुक्रवांत्कान नन्त्राञ् ॥ ৮ ॥

সকল বিভাও সকল দেবতাও সকল তীর্থই দেহস্থা (দেহেঁতে স্থির ক-রেন) কল্তঃ সেই সকল তীর্থাদির জান শ্বরুবাক্য দ্বারা লক্ত্য হয়॥ ৮ ।।

অধ্যাত্মবিতা হি নৃ ৃণাং সৌধ্য মৌক্যকরীভবেৎ। ধর্মকর্ম তথা জপ্যমেতৎ সর্ধং নিরর্ভতে।। ১।। এবঞ্চ শনুবাগণের যে অধ্যাত্মিবিছা ( আত্মবিষয়ক বিছা ভাত। স্যোগ্য ও শোক্ষরীঃ কেননা ভাহ। ইইভেই ধর্ম কর্ম জ্পাদি সকল নিবর্ত্ত হয়।। ১।।

> কার্দ্ধমধ্যে যথা বহিঃ পুজেপ গল্প: পরে মৃতং। দৈহমধ্যে তথা দেবঃ পুন্যপাপ বিবর্জ্জিতঃ।। ১০।।

যেরপ কার্চের মধ্যে বহ্নি ও পুষ্পানধ্যে গন্ধ এবং জলের মধ্যে অমৃত্ত থাকি তদ্ধাপ দেহের মধ্যে দেবত। আছেন কিন্তু তিনি পুণ্যপাপ বিব-ক্সিত।। ১০ ।।

> ক্ষড়া ভগৰতি গকা পিকলা যমুনা নদী। ক্ষড়াপিকলয়োমধ্যে সুযুদ্ধা চ সরস্বতী॥ "১১॥

হে ভগবতি । ঈড়া নাড়ী গঙ্গা এবং পিঙ্গলা যমুনা, নদী এবং ঈড়া পিঙ্গ-লার মধ্যে যে সুযুদ্ধা নাড়ী আছে ভাহাই সরস্বতী।। ১১ ।।

ত্রিবেণী সঙ্গমো যত্র তীর্থরাজঃ স উচ্যতে।

তত্র স্নানং প্রকৃষ্ণীত সর্বাপাপেঃ প্রয়চ্যতে।। ১২।।

যে স্থানে সেই ত্রিবেণীর (ঈড়া পিঙ্গলা সুযুদ্ধার) সঙ্গম আছে সেই স্থানের নাম তীর্থরাজ, ভাহাতে স্নান করিলে জীব সকলপ্রকার পাপহইতে সুক্ত হয়েন।। ১২ ।।

### (मबुरवाह । (मवीं कृश्या हिटलन र

কীদৃশী খেচরীমুদ্রা বিস্তা চ শাস্তবী পুনঃ। কীদৃশ্বধ্যাত্ম বিস্তা চ তম্মে কৃহি মহেশ্বর।। ১৩।।

হে মহেশ্বর ! থেচরীমুদ্রা ও শাস্ত্রবী বিভা এবং অধ্যাত্ম বিভা কিরুপ ভাহা আমাকে উত্তন ।। ১০ ।।

#### क्कान-मक्तिनी छुत्र।

### नेश्रत जेवाह । महारमव कहियाहिरमन । '

মন: স্থিরং ধক্ত বিনাবলম্বনং বায়ু স্থিরো যক্ত বিনা নিরোধনং। সৃষ্টি: স্থিরা যক্ত রিনাবলোকনং না এব মৃত্রা বিচরন্তি খেচরী।। ১৪।।

বাহার অবসম্বন ব্যতিরেকে মনঃ দ্বির হয় এবং নিরোধ ব্যতিরেকে বায়ু স্থির হয় এবং অবলোকন ব্যতিরেকে চৃষ্টি স্থির। হয় তাহার সেই বিভাই খেচরীযুক্তা।। ১৪।।

বালক মুর্থক্স যথৈব চেতঃ
স্বপ্নেন হিনোহপি করোতি নিজাং।
ততো গতঃ পথো নিরাবলম্বঃ
সা এব বিস্তা বিচরক্তি শান্তবী॥ ১৫॥

যেরপ বালকের এবং মুর্খের মনঃ শরন-বিহীন হইলেও নিজাভিত্ত হয় সেইরপ যাহার অবলয়ন ব)তিরেকে পথে গমন হয় তাহার সেই বিভা শাস্ত্রবী।। ১৫ ।।

#### দেব্যুবাচ। ভগবভী কহিয়াছিলেন।

দেবদেব জগলাথ ক্রহি মে পরমেশ্বর। দর্শনানি কথং দেব ভবস্তি চ পৃথক্পৃথক ।। ১৬ ।।

হে দেরের দেব অগরাথ, হে পরমেশ্বর ! দর্শনাদি শান্ত সমূহ যে পৃথ্কং হয় তাহা কি প্রকার আমাকে কহন ।। ১৬ ।।

### ने अब उवाह । महादेश कि हिला ।

ত্রিদন্তীত ভবেস্করকো বেদাভ্যাসরতঃ সদা। ° « প্রকৃতিবাদরতা শক্তো বৌদ্ধাঃশুক্তাতিবাদিনঃ ॥ ১৭ ॥ সর্বদা বৈদাভাবে রত যে ত্রিদন্তী নামক ভক্ত তাহারা প্রভূতিবাদী এবং বৌদ্দানকল শৃত্যবাদী।। ১৭ ।।

. অতোদ্ধ গামিনো যে বা তত্ত্বজ্ঞা অপি তাদৃশাঃ। সৰ্বং নান্তীতি চাৰ্বাকা অপ্পস্তি বিষয়াঞ্জিতাঃ।। ১৮ ॥

এবং বিষয়াসক্ত চার্কাকেরা তাদৃশ তত্ত্বজ্ঞ হ**ইলেও ডাহারা নাত্তীতি বাদী** অর্থাৎ তাহারা নাত্তিক হইয়। শৃন্থাতিরিক্ত পরমাত্মার অতিত্ব স্বীকার করে না।। ১৮।।

> উমা পৃচ্ছতি হে দেব পিগুব্রন্ধাপ্ত লক্ষণং। পঞ্চভূতং কথং দেব গুণা: কে পঞ্চবিংশভিদা। ১৯।।

উমা জিজ্ঞাসা করিতেছেন হে দেবু! পি**গুব্রকাণ্ডের লকণ এবং পঞ্চতুত** ও পঞ্চবিংশতি শুণ কি প্রকারে হইয়াছে তাহা আমাকে ক**হ্**ন॥ ১৯॥

### ঈশ্বর উরাচ। মহাদেব কহিয়াছিলেন।

অস্থি মাংসং নথকৈব ছগ্লোমানি চ পঞ্চমং। পৃথী পঞ্চঞাঃ প্রোক্তা ব্রহ্মজ্ঞানেন ভাসতে॥ ২০॥

অন্থি সাংস নথ ত্বক্ ও লোমসকল এই পঞ্ পৃথিবীর **৪**ণ বলিয়া কথিত আছে তাহা ব্ৰহ্মজ্ঞান দ্বারা প্রকাশিত হয়।। ২০ ।।

> শুক্র শোণিত মজ্জা চ মল্মুক্রঞ্চ পঞ্চমং। প্রপাং পঞ্চগুণাঃ প্রোক্তা ব্রক্ষজানেন ভারতে ॥ ২১ ॥

শুক্র শোণিত মজা মন ও মুত্র এই পঞ্জলের ধ্বণ বলিয়া কথিত আছে তাহা ব্রক্ষজান দ্বারা প্রকাষিত হয়।। ২১ ॥

> নিত্রা কুধা ত্বা চৈব ক্লান্তিরালন্ত পঞ্চমং। তেলঃ পঞ্জনাঃ প্লোক্তা দ্বিক্সজানেন ভাসতে।। ২২।।

লিক্সা কুলা কুলা স্ক্লান্তি ও আলন্য এই পঞ্চ তেখের গ্রণ বলিয়া বৈ কথিত আছে তাহা ব্রহ্মজান দারা প্রকাশিত হয়।। ২২ ।।

> यात्रवः ठालमः त्क्रभः मरकाठः क्षमत्रस्था । वारत्राः भक्तकाः क्षांका क्षमकारमम जागरज ॥ २०॥

ধারণ চালন কেশন সংস্কৃতি ও প্রসার্থ এই পঞ্চ বায়ুর শ্বণ যাহা কথিত আছে তাহা ব্রক্ষজানদারা প্রকাশিত হয়।। ২০।।

> কামং ক্রোধং তথা মোহং লক্ষা লোভঞ্চ পঞ্চমং। নভঃ পঞ্জনাঃ প্রোক্তা ব্রন্ধকানেন ভাসতে।। ২৪ ॥

কাম জোখ মোহ লক্ষা ও লোভ এই পঞ্চ আকাশের গুণ বলিয়া যে কবিত আছে তাহা প্রক্রজান দারা প্রকাশিত হয়।। ২৪ ।।

> আকাশাৎ জায়তে বায়ুর্বায়োরুৎপদ্ধতে রবিঃ। রবেরুৎপদ্ধতে তোয়ং তোয়াছৎপদ্যতে মহী॥ ২৫॥

আকাশ হইতে বায়ু জন্ম এবং বায়ু হইতে সূর্য্য, সূর্য্য হইতে জন, এবং: জন হইতে প্রবিধীর উৎপত্তি হইয়াছে। ২৫ ।।

> মহী বিলীয়তে ভোরে ভোরং বিলীয়তে রবৌ। রবিবিলীয়তে বায়ৌ বায়ুর্বিলীয়তে তুখে।। ২৬।।

অপিচ পৃথিবী অবৈতে লয় প্রাপ্ত। হয় এবং জল রবিতে লয় পায়, রবির বাহুতে লয় হয় এবং বাহু অক্রাণে লয় প্রাপ্ত হয়।। ২৬ ॥

> পঞ্চতত্ত্বাৎ ভবেৎ সৃষ্টিন্তত্ত্বাৎ তত্ত্বং বিলীয়তে। পঞ্চতত্ত্বাৎ পরং তত্ত্বং তত্ত্বাতীতং নিরঞ্জনং॥ ২৭ ॥

এই পঞ্তত্ত্ব (সারাংশ) হইতে সুষ্টি হয় এবং এই পঞ্তত্ত্ব হইতেই তত্ত্ব লাম পাম। পূবঞ্ এতং পঞ্তত্ত্ব হইতে যিনি (আইতেত্ত্ব হয়েন টোহাকেই ভটোভীত নিরঞ্জন বলিয়া জানিখেন।। ২০।।

স্পর্ণনং রসনং চৈব ছাণং চ**ন্দুন্দ খোত**রং। পঞ্চেন্দ্রিয়মিদং তত্ত্বং মনঃ সাধক্ষমিন্দ্রিয়ং॥ ২৮॥

স্পর্শলৈ দ্রিয়া, রসনা, স্ত্রাণ, চক্ষু ও কর্ণ এই পঞ্চেক্সিয়ের পঞ্চ তত্ত্ব। কিন্তু একমান মনকে এই সকল ইক্সিয়ের কারণ বলিয়া জানিবেম।। ২৮।।

> ব্রহ্মাণ্ডলকণং সর্কং দেহমধ্যে ব্যবস্থিতং। সাকারান্চ বিনশ্রন্থি নিরাকারো ন নশ্রতি॥ ২৯॥

দমন্ত ব্রহ্মাণ্ডই এই দেহের মধ্যে বাবস্থিত আছে কিন্তুইহার মধ্যে যে সমন্ত সাকার বস্তু আছে তাহা বিনাশ প্রাপ্ত হয়, নিরাকার পদার্থের নাশ হয় না।। ২৯।।

নিরাকারং মনো যস্ত নিরাকারসমো ভবেৎ। তস্মাৎ সর্ব প্রয়ন্ত্রেন সাকারম্ভ পরিত্যজেৎ।।৩০।।

িক্সতঃ যাহার মনঃ নিরাকার সেই ব্যক্তি নিরকার ব্রক্ষসদৃশ হয়,তন্মিনিস্ত মন্ত্রাতিশয়ে সাকার বস্তুর চিস্তা পরিত্যাগ করা কর্ত্তব্য ।। ৩০ ।।

### দেব্যবাচ। ভগবতী কহিয়াছিলেন।

আদিনাথ ময়ি ক্রহি সপ্ত ধাতুঃ কথং ভবেৎ। আত্মা চৈবান্তরাত্মা চ শরমাত্মা কথং ভবেৎ॥৩১॥

হে জাদিনাৰ! সপ্ত খাতৃ কিরূপ এবং আ্ফ্রাও অন্তরাত্মাও পরমা-আই বা কি প্রকার তাহা আমাকে কহুন।। ৩১।।

## मेथ्र उवाह। महादम्य किशाहित्न।

শুক্র শোণিত মজ্জাচ মেদো মাংসঞ্চ পঞ্চমং। অস্থি ত্বকু চৈব সংগ্রেতে শনীরেষু ব্যবস্থিতা। ১২॥ শ্ৰদ্ধ কৰি সক্ষা মেদ মাংস জন্ম ত্ব এই সপ্ত খাতু পরীরের সংখ্য ব্যবস্থিত হইয়াছে অর্থাৎ এই সপ্ত খাতুদ্ধারা দেহ নির্মিত হইয়াছে। ৩২।।

> শরীরঞৈবমাত্মানমন্তরাত্মা মনো ভবেৎ। পরমাত্মা ভবেৎ প্রাং মনো যত্র বিলীয়তে॥ ৩০॥

শরীরকে আত্মা এবং অস্তরাত্মাকে মনঃ বলিয়া জ্ঞাত হইবেন এবং পরমাত্মা শৃক্ত পদার্থ যাহাতে মনের লয় হয় !। ৩০ !।

, রক্তধাতুর্তবেম্মাতা শুক্রধাতৃর্তবেৎ পিতা। শুন্যধাতুর্তবেৎ প্রাণো গর্তপিগুং প্রকায়তে॥ ৩३॥

রক্তথাতু মাতা ও শুক্রখাতু লিত; এবং শৃষ্ঠখাতু প্রাণ হয়েন এই সমস্তদার। পর্বুলিও ক্সমে।। ৩৪।।

### দেব্যবাচ। ভগবতী কহিয়াছিলেন।

কথমুৎপদ্যতে বাচঃ কথং বাচ। বিলীয়তে। বাক্যস্য নির্ণয়ং ক্রছি পশ্য জ্ঞানং মুদাহর।। ৩৫।।

হে মহাদেব! কি রূপে বাকা উৎপন্ন হয় এবং বাকোর দ্বারা কিরূপে মনের লয় হয় এতদ্রূপ বাকোর নির্ণুর আমাকে বিভার করিয়া কন্তুন।। ৩৫।।

### निर्धेत उवार्। , यहारमव किशाहिरलन।

অব্যক্তাক্তায়তে প্রাণঃ প্রাণাত্ৎপদাতে মনঃ। ' মনসোৎপদাতে বাচঃ মনো বাচা বিলীয়তে।। ৩৬।।

অব্যক্ত হৈছে প্রাণ জন্ম, প্রাণ হইতে মন উৎপন্ন হর, মনের দ্বারা বাক্য উৎপন্ন হয় এবং নেই বাক্যের হারা মন লয় পার।। ৩৬।।

### দেবাবাচ। ভগবতী কহিয়াছিলে।

কিমিন্স্ানে বদেৎ সুষ্যঃ কমিন্স্ানে বদেৎ শদী।
कैমিন্স্ানে বদেৎ বায়ঃ কমিন্স্ানে বদেমানঃ।। ৩३।।

হে মহাদেব! কোন্সানে সূর্যা বাস করেন এবং কোন স্থানে চন্দ্র বাস করেন এবং কোন স্থানে বায়ু বাস করেন এবং কোন ভানে মনঃ বাস করেন।। ৩৭॥

#### ঈশ্বর উবাচ। মহাদেব কহিয়াছিলেন।

তালুমুলে স্থিতশ্চম্যো নাভিমুলে দিবাকর:। সুর্ব্যাগ্রে বসতে বায়ুশ্চম্রাগ্রে বসতে মন:॥ ৩৮॥

তালু মূলে চক্ৰ ও না**ভিমূলে সূৰ্য্য** স্থিতি করেন এবং স্থ**য্যাপ্তে বাষু ও**ঁ চন্দ্ৰাপ্তো মনঃ বাস করেন।। ৩৮ ।।

> স্থ্যাত্তে বদতে চিন্তং চন্দ্ৰাত্তে জীবিতং প্ৰিয়ে। এতদ্যুক্তং মহাদেবি গুৰুবাকোন লভ্যতে॥ ৩৯॥

ং হে প্রিয়ে! স্থার্যাক্তে চিক্ত ও চঞ্চাগ্রেপ্রাণ বাদ করেন। হে মহাদেবি এই যুক্তি গ্রেরবাকাছারা শভ্য হয়।। ৩৯ ।।

## দেবুবাচ। ভগবতী কহিয়াছিলেন।

কৈস্মিন্ স্থানে ববৈৎ শক্তিঃ কস্মিন্ স্থানে বসেৎ শিবঃ। কস্মিন্ স্থানে বসেৎ কালঃ জরা কেন্ প্রজায়তে।। ৪০॥

কোন স্থানে শক্তি ও কোন স্থানে শিব ও কোন স্থানে কাল বাস করেন এবং কুহিার দ্বারা জন্ম জন্মে তাহা আঁমাকে কছন।। ৪০।।

### कान-मक्तिनी उड़ा

### नेथत उदार। नशास्त्र कश्मिक्ति।

পাতালে বদতে শক্তি ব্রহ্মাণ্ডে বদতে শিবঃ। অন্তরীকে বদেৎ কালঃ জরা তেন প্রজায়তে॥ ৪১॥

গাতালে শক্তি, ব্ৰহ্মাণ্ডে শিব এবং অন্তর কৈ কাল বাস করেন; সেই কালের ছারা জরা জন্মে।। ৪১।।

### ্দেব্যুবাচ। ভগবতী কৰিয়াছিলেন।

আহারং কাজ্জতে কাসৌ ভুঞ্জতে পিবতে কথং। জাগ্রৎস্বপ্ন সুযুক্তোচ কে। বাসৌ প্রতিবৃদ্ধ্যতি॥ ৪২॥

কোন ব্যক্তি আহার আকাজজ্বা করে ও কে বা ভোজন করে এবং জাগ্রহ স্বপ্ন মুৰ্প্তি অবস্থাতে জাগ্রত কে থাকে।। ৪২।।

#### क्षेत्र उवाह। सङ्ग्रिप्य कश्यािक्टलन।

আহারং কাজ্জতে প্রাণো ভূঞ্জতেপি ছতাশনঃ। জাগ্রৎ স্বপ্ন সুষুন্তোচ বায়ুশ্চ প্রতিবৃদ্ধ্যতি॥ ৪৩॥

প্রাণ আহার আকাজজ্বা করেন ও অনি ভোজন করেন এবং জাঞাৎ স্বপ্ন " সুযুদ্ধি এই ভিত্র অবস্থাতে বায়ু জাগ্রত থাকেন।। ৪০।।

### (मतुर्वाह। जगवजी किश्वाि एलन।

কোৰা করোতি কর্মানি কোৰা লিপ্যেত পাতকৈ:।
ফোৰা করোতি পাপানি কোৰা পাপৈ: প্রমূচ্যতে ॥ ৪৪ ॥

কে কর্ম করে এবং কে পাপের ছার। দিশু হয় এবং কে পাপ করে এবং । কে পাপহইতে মুক্ত হয়।। ৪৪ !!

### मिव डेवाछ। मिव किशाहित्सन।

মনঃ করে।তি পাপানি মনো লিপ্যেত পাতকৈ:। মনশ্চ তশ্মনা ভূষা ন পুনৈর্ন চ পাতকৈ:।। ৪৫।।

মনঃ পাপ করে এবং মনঃ পাপের দ্বারা লিপ্ত হয় এবং মনই তক্মনক্ষ না ইইলে পুন্য এবং পাপের দ্বারা লিপ্ত হয় না।। ৪৫ ।।

### (मंद्रावाह। ভগবতी कश्याि हत्मन।

জীব: কেন প্রকারেণ শিবো ভবতি কন্স চু। কার্যাস্ত কারণং ক্রহি কথং কিঞ্চ প্রসাদনং ॥ ৪৬ ॥

জীব কি প্রকারে শিব হউতেছে এবং কোন কার্য্যের কারণ এবং কিরুপে প্রসার হয়েন তাহা আমাকে কছন।। ৪৬ ।।

#### শিব উবাচ। শিব কৃহিয়াছিলেন। '

ভ্রান্তিবন্ধো ভবেক্জীবো ভ্রান্তিমুক্তঃ সদাশিবঃ। কার্য্যং হি কারণং হঞ্চ পুণর্বোধো বিশিষ্যতে॥ ৪৭ ॥

জান্তিদ্বারা শীব বদ্ধ এবং ভ্রান্তিমুক্ত ইইলেই সদানিব হয়েন। ভূমি (প্রকৃতি) কার্য্য এবং কারণ সকল কিন্তু জ্ঞান কেবল বিশেষ হয়।। ৪৭ ।।।

> মনোহক্তর শিবোহক্তর শক্তিরনার মারতঃ। ইদং তীর্থমিদং তীর্থং ভ্রমন্তি তামসা জনাঃ।। ৪৮ ।।

শব জ্বন্থ স্থানে ও শক্তি অক্স শ্বানে এবং নাক্রত অক্স স্থানে আছেন মনে করিয়া তমোগুণযুক্ত লোকসকল এই তীর্প্ত এই তথি এতক্রণ ভ্রমেতে আছের হইয়া দর্কত্তে পরিভ্রমণ করে।। ৪৮ ।।

আত্মহীর্থং ন জানাতি কথং মোক্ষ বরাননে।। ৪৯।।

ছে বরাননে?! জীব আত্মতীর্থ জ্ঞাত মহে অত এব বিপ্রকারে থোক প্রাপ্ত ছইবে।। ৪৯ ।।

> ন বেদং বেদমিত্যাভূর্বেদো ব্রহ্ম সনাতনং। গ্রহ্মবিদ্যারতো যক্ত স বিপ্রো বেদপারগঃ॥ ৫০ ॥

বেদকে বেদ বলি না কিন্তু সনাতন অর্থাৎ নিজ্য যে ব্রহ্ম ভিনিই বেদ এবং যে বাজ্জি ব্রহ্মজ্ঞানে রগু ষেই বাজ্জিই বিপ্রাপ্ত বেদপারগ।। ৫০ ।।

> র্মন্তিরা চতুরো বেদান্ সর্বলান্তানি চৈবহি। সারস্ত যোগ্নিঃ পীতান্তকং পিবন্তি পণ্ডিতাঃ॥ ৫১ ॥

চারি বেদ ও সর্ফ্রশান্ত্র মন্থন করিয়া, যোগিগা। তাহার নবনীতপ্ররূপ সার ভাগ পান করিয়াছেন কিন্তু তাহার অসারভাগ যে তক্র (ঘোল) তাহাই ইদানীন্তন পণ্ডিতয়কলে পান করিতেছেন।। ৫১ ॥

> উচ্ছিষ্টং সর্বাশাস্ত্রাণি সর্ববিদ্যা মুখেমুখে। নোচ্ছিষ্টং ব্রহ্মণো জ্ঞানসব্যক্তং চেতনাময়ং।। ৫২ ॥

সকল শাস্ত্রট উচ্ছিট হইয়াছে এবং সকল বিভাও মুখেব রহিয়াছে কিন্তু হৈডস্তুত্বরূপ অব্যক্ত যে ব্রহ্মজ্ঞান তাহা উচ্ছিট হয় নাই।। ৫২ ।।

> নতপশুপ ইত্যাছ ত্রন্ধিচর্ব্যং তপোত্তমং। উদ্বিরেতা ভবেদ্ধান্ত স্ দেবোন তু মানুষঃ॥ ৫০॥

তপস্থাকে তপস্থা বলি না কি इ द्धक्र वर्षा है छेद्धम তপস্থা। অপিচ य খন উৰ্দ্ধেতা হয় অৰ্থাৎ যাহার রেডঃ পতন হয় না সেই জন দেৱতা কিন্দু মুনুষ্য নহেন।। ৫২ ।।

ন ধ্যানং ধ্যানমিত্যাক্র্ধ্যানং প্রাগতং মন: । তত্ত্ব ধ্যানপ্রসাদেন সৌধ্যং ম্যৌক্যং ন সংশয়: ॥ ৫৪ ॥ ধানিকে খানি বলি না কিন্তু পূন্যগত যে মনঃ তাহাই ধ্যাল কেননা সেই খানের প্রসাদে জীবের সুখ এবং মোক্ষ হয় ইহাতে সংশয় নাই।। ৫৪ ।।

'ন হোমং হোমমিত্যা**ছ: সমাধৌ তত্ত**ু ভূয়তে। ্রক্ষামৌ হুয়তে প্রাণং হোমকর্ম্ম ততুচ্যতে ॥ ৫৫॥

যজেতে যে হোম হয় সে হোমকে হোম বলি না; কিন্তু সমাধিকালে ব্রহ্ম রূপ অগ্নিছে যে প্রাণ্রল ঘৃতের হোম হয় তাহাকেই হোমকর্ম কহি।। ৫৫।।

> পাপকর্ম ভবেম্ভব্যং পুণ্যক্ষৈব প্রবর্ত্ততে। তম্মাৎ সর্ক প্রযম্ভেন তদ্ধুব্যঞ্চ ত্যক্ষেদ্ধঃ। ৫৬॥

পাপ এবং পুশ্যকর্ম যাহা হইতেছে এবং যাহা হইবার তাহা অবশ্য হ**ইবেই** হইবে অতএব যত্ত্বের সহিত পঞ্জিতেরা যে২ জ্রব্যে পাপকর্ম উপস্থিত হয় সেই সেই জ্রব্য পরিস্তাগ করিবেন।। ৫৬ ।।

> যাবদ্বৰ্ণং কুলং দৰ্মাং ভাবজ্জানং ন জায়তে। ত্ৰন্মজানং পদং ভাছা দৰ্মবৰ্ণ বিবজ্জিতঃ॥ ৫৭॥

যদবধি জ্ঞান না জম্মে তাবৎ কাল পর্যান্ত বর্ণ অর্থাৎ ব্রাক্ষণ ক্ষত্রিয় বৈশ্য শূদ্র এবং কুল এই সকলের অভিমান থাকে কিন্তু ব্রেশজ্ঞান হইবামাত্রে বর্ণ এবং কুল এভতুভয়ের অভিমান পরিক্তাক্ত হয়।। ৫৭ ।।

### (पंत्रुवाह। (पती किश्वाृहित्नन।

যন্তর। কথিতং জানং নাহং জানামি শঙ্কর। নিশ্চয়ং ক্রহি দেবেশ মনো যক্র বিলীয়তে।। ৫৮।।

হে শক্ষর!হে দেবের দেব মহাদেব! আপনি যে জ্ঞান কহিলেন তাহা আমি জ্ঞাত হইলাম না; সম্প্রতি মন যে, জ্ঞানে লয় প্রাপ্ত হয় তাহা আমাকে কইন।। ৫৮ ।।

### শহর উবাচ ৷ শহর কহিয়াছিলেন ৷

মনো বাক্যং তথা কর্ম তৃতীয়ং যত্র লীয়তে। বিনা স্বপ্নং যথা নিদ্রা ত্রহ্মজ্ঞানং তত্ততে ॥ ৫৯ ৪

মূন বাক্য ও কর্ম এই ডিন যে জানে লয় প্রাপ্ত হয়; স্থারহিত নিজার স্থায় অর্থাৎ সুষ্ প্রিকালের স্থায় সেই জানকেই ব্রক্ষজান কহা বায়।। ৫১।।

> একাকী নিম্পৃ হঃ শাস্ত শ্চিন্তা নিদ্র৷ বিবর্জ্জিতঃ। বালভাবস্তথাভাবো ব্রহ্মকানং তচুচ্যতে ॥ ৬০॥

ষে জ্বানে মনুষ্য একাকী এবং নিস্পৃহ ও শাস্ত এবং চিন্তা নিদ্ৰা বিগ-জ্বিত ও বালকের স্থায় স্বভাববিশিষ্ট হয় সেই জ্ঞানকেই ব্ৰহ্মজ্ঞান কহা বায়।। ৬০।।

> শ্লোকাৰ্দ্যন্ত প্ৰবক্ষামি যতুক্তং তত্ত্বদৰ্শিভিঃ। ন্তৰ্বাচন্তা পৰিত্যাগো নিশ্চিন্তে।যোগ উচ্যতে।।

তত্ত্বজানিকর্জুক বাহা উক্ত হইয়াছে তাহা আমি সংক্ষেপ করিয়া কহি। তেছি তুমি মনোবোগ পূর্বিক শাবণ কর। যৎকালে মনুষ্য সমস্ত চিন্তা পরি-জ্যার করেন তৎকালে তাহার সেই মনের লয়াবস্থাই যোগ বলিয়া কথিত হয়।। ৬১ ।।

> নিনিষং নিমিষার্দ্ধং বা সমাধিমধিগচ্ছতি। শতক্রমার্ক্সিতং পাপং তৎক্ষণাদেব নশ্যতি।। ৬২।।

যে ব্যক্তি নিমেব বা নিমেবার্ছ কালও সমাধি প্রাপ্ত হয়েন তাঁহার শভু জনাতির ও পালরালি তৎক্ষণাৎ বিন্ট হইয়া কার ।। ৩২ ।।

### (पर्वावाठ। (प्रती कश्यािक्टलन।

ক**ভ নাম ভবেচ্ছ**ক্তিঃ কন্তৃ নাম ভবেচ্ছিরঃ।
এত**েন্ন** ক্রছি ভৌ দেব পশ্চাৎ ভানং প্রাকাশয়।। ৬৩ ।।

হে পেব ? শক্তি কাহার নাম এবং শিবই বা কে তাহা আমাকে কহিয়া জান প্রফাশ করন্।। ৬০।।

#### ঈশ্বর উবাচ। মহাদেব কহিয়াছিলেন।

চলচ্চিত্তে বনেৎ শক্তিঃ স্থির[চত্তে বনেৎ শিবঃ। স্থিরচিত্তো ভবেদেবী স দেহেস্থোহপি সিদ্ধ্যতি॥ ৬৪॥

হে দেবি! চঞ্চলচিত্তে শক্তি ও স্থিরচিত্তে শিব বাস করেন। যে ব্যক্তি স্থিরচিত্ত হয় তিনি দেহস্থ হইলেও সিদ্ধি প্রাপ্ত হয়েন।। ৬৪ ॥ •

# (मत्रुवाह। (मती कश्शिक्तिन।

কন্মিন্ স্থানে ত্রিধাশক্তিঃ ্ষট্চক্রঞ্চ তথৈবচ। একবিংশতি ব্রহ্মাণ্ডং সপ্তপাতাল মেবচ।। ৬৫।।

দেহের কোন স্থানে ত্রিধাশক্তি এবং ষট্চক্র ও একবিংশতি হাকাও ও সপ্তপাতাল বাদ করেন তাহা আমাকে কন্ত্র।। ৬৫ ।।

### नेश्वत उवाह । महारमव किशाहितन।

উদ্ধিশক্তিভবৈৎ কণ্ঠঃ অধঃশক্তিভবৈদ্ঞদ:। মধ্যশ্ক্তিভবৈশ্বাভিঃ শক্তাতীতং নিরঞ্জনং॥ ৬৬ ॥

উদ্ধৃশক্তি কণ্ঠ এবং অধন্থ শক্তি প্রত্নেশ শুমধাশক্তি নাভি, বিনি এই তিন শক্তির অতীত হয়েন তিনিই নিরঞ্জন ব্রহ্ম।। ৫৬ ।।

আধারং গুহুচক্রী সাধিষ্ঠানঞ্চ লিঙ্গকং।
মনিপুরং নাভিচক্রং ক্দয়ন্ত অনাহতং।।
বিশ্বদ্ধং ক্ঠুচক্রন্ত মুর্দ্ধিং সহস্রদলং।
চক্রভেদং ময়া খ্যাভং চক্রাভীতং নমোনমঃ।। ৩৭ ।।

श्च श्रांबर्ग व्यं धात एक, निष्म ममस्मान माधिकान एक, निष्ठित एक मिन्द्र एक, श्वरंश व्याहरू एक, कश्चरण विश्व एक छ मस्यान नामक एक व्याहरू, व्यामि তোমारक श्री एक एक किहनाम किन्दु यिनि-एका छोट है।। ७१ ।।

> কায়োর্দ্ধ ব্রহ্মলোক: স্বধ: পাতাল মেবচ। উর্জমূলমধ: সাগ্রং বৃক্ষাকারং কলেববং॥ ৬৮ ॥

শরীরের উর্দ্ধশেকে ব্রক্ষলোক ও অধোভাগকে পাতাল বলিয়।
কামিবেক এবঞ্চ উর্দ্ধিনে মূল ও অধোদেশে অগ্রভাগযুক্ত এই শরীর.
রক্ষাকার ।। ৬৮ ।।

# (पत्रुवाह। -(पत्री कश्शिक्तिन।

শিব শল্পর ঈশান ক্রছিমে পরমেশ্বর।
দশবাযুঃ কথং দেব দশভারাণি চৈব হি।। ৬২ ।।

হে শিব, হে শঙ্কর, হে ঈশান, হে পরমেশ্বর হে দেব! দশ বায়ু কি ।
প্রকারে স্থিতি করেন এবং দশ স্থারই বা কি২ তাহা আমাকে কছন।। ৬৯।।

### ঈশ্বর উবাচ। মৃহাদেব কহিয়াছিলেন।

কৃদি প্রাণঃ স্থিতো বায়ুরপানো গুদদংস্থিত: । । সমানো নাভিদেশেতু উদানঃ কণ্ঠমাত্রিত: ।। ৭০ ॥ .

হৃদ্যে প্রাণবায়ু দ্বিতি করেন এবং অপান্বায়ু শুহুদেশে থাকেন। সমান বায়ু নাভিদেশে ও উদান বায়ু কণ্ঠদেশে স্থিতি করেন।। ৭০ ।।

ব্যানং দর্মগতো দেহে দর্মগাত্তেমু সংস্থিত:।
নাগ উর্দ্বগতো বায়ুঃ কুর্মস্তীর্থাণি সংস্থিত:।। ৭১ ।।

ৰাৰ ৰাষু সৰ্প্ৰগতি কিছিত করেন এবং মাগৰায়ুকে উদ্ধৃগত ও কুৰ্ম ৰাষুকে তীৰ্থাভিত ৰলিয়া জানিবেন।। ৭১ ।।

্ ক্রুর ক্ষোভিতে চৈব দেবদন্তোপি জৃষ্ণনে। ্ধনঞ্জয় নাদঘোষে নিবিশেক্তিব শাঙ্গাতি॥ ,৭২॥

ক্রকরবায়ু ক্লোভনে স্থিতি করেন দেবদন্ত বায়ু ক্সন্তুণে ( হাইভোলনে ) ও ধনঞ্জয় বায়ু নাদযোবে প্রবেশ করেন।। ৭২ ॥

> এতে বায়ুর্নিরালয়ে। যোগীনাং যোগদমতঃ। নবদ্বারঞ্চ প্রত্যক্ষং দশমং মন উচ্যতে।। ৭৩ ॥

বোসিদিসের যোগনন্ধত এই দশ বায়ু অৱসন্থন শূন্য। এবঞ্চ ডুই চকুঃ ডুই কর্ণ, ডুই নাসিকা, মুখ গুড় ও সিঙ্গ,এই নবছার প্রক্তাক এবং মন দশন ছার বলিয়া কথিত হয়।। ৭০ ।।

### (पत्रवाह । (पती किश्वाहित्सन ।

নাড়ীভেদঞ্চ মে ক্রহি সর্বাগাত্রেযু সংস্থিতং। শক্তিঃ কুগুলিনী হৈব প্রস্থতা দশনাভিকা।। ৭৪।।

• হে মহাদেব! সর্ব্বগাত্তে স্থিত। যে নাড়ীসমূহ তাহা উক্ত করুন এবং কুপ্ত-লিনী শক্তিহইতে বে দশ নাড়ী প্রস্থতা হইয়াছে ভাহাও আমাকে কন্তুন।। 98 ।।

## · अश्वत उवाह । महारंपन कहिशा हिरलन ।

ক্ষড়াচ পিকলা হৈ বুকু কুৰুমা চোৰ্দ্ধগামিনী। গান্ধারী হস্তি জিইবাচ প্রসরাগমনায়তা,।। ৭৫ ।। অলমুধা যশাহৈতৰ দক্ষিণাকে সমস্থিতা। কুছুম্চ শঞ্জিনী চৈব বামাকে চ ব্যবস্থিতা। ৭৬ ।। হে দেবি ! ঈড়া পিছলা ও সুৰ্মা, উৰ্দ্ধামিনী এই তিন নাৰ্ডী এবং হত্তি-জিহ্বা গান্ধারী ও প্রসরা এই তিন ছিতিছাপিকা নাড়ী এবং অনন্ধা ও যশা এই অই নাড়ী দক্ষিণাঙ্গে, এবং কুছ ও শঞ্জিনী এই তুই নাড়ী বামাঙ্গে অবস্থিতি করিতেছে । ৭৫ ।। ৭৬ ।।

> এতাসু দশনাড়ীষু নানানাড়ী প্রস্থতিকাঃ। দ্বিসপ্ততি সহস্রাণি শরীরে নাড়িকাঃ স্মৃতাঃ। ৭৭।।

এই দশ নাড়ী হইতেই নান। নাড়ী প্রস্তা হইয়াছে অর্থাৎ শরীরের সংখ্য দ্বিসপ্ততি সহস্র প্রস্তিক। নাড়ী প্রসিদ্ধা আছে য়। ৭৭ ॥

> এতাং যে। বিদ্দতে যোগী স যোগী যোগলক্ষণঃ। জ্ঞাননাড়ী ভবেদেনি যোগীনাং সিদ্ধিদারিনী। ৭৮॥

হে দেবি! এই সমন্ত নাড়ী যে যোগী জ্ঞাত হইয়াছেন সেই যোগীই যোগজঃ এত মধ্যে জ্ঞাননাড়ী যোগিগণের সিদ্ধিদায়িনী হয়েন।। ৭৮ ।।

# (मतुर्वाह । (पत्री किश्वाि हिलन।

ভূতনাথ মহাদেব ত্রহিমে পরমেশ্বর। ত্রেরোদেবাঃ কথং দেব ত্রেরাভাবান্ত্রেরোগুণাঃ। ৭৯॥

হে জুড়নাথ, হে মহাদেব, হে পর্মেশ্বর! তিন দেবতা কি প্রকার এবং. হে দেব! ত'হাদিশের তিন ভাব ও তিন গুণইবা কি প্রকার তাহা আমাকে কছন।। ৭৯ ।।

# भिव खेवार । भिव किशाहित्सन।

রকোভাবস্থিতো ত্রহ্মা সম্মভাব হি ্ত্রী হরিঃ। ক্রোধভাবস্থিতো ক্লন্তস্রমো দেবাস্ত্রমোগুণাঃ॥,৮০।

রকোভাবেতে,ব্রহ্মা এবং সত্তভাবেতে হরি ও ক্রোধ ভাবেতে রুঠ্র হিতি করেন। এই ভিন দেবতা এবং তিন ধন।। ৮৩: ।। ্একমূর্ত্তি স্ত্রহৈয়া দেব। ব্রহ্মবিষ্ণুমহেশ্বাঃ। নানাভাবং মনো যদ্য তদ্য মুক্তির্ন জায়তে। ৮১॥

ব্ৰহ্মা বিষ্ণু মহেশ্ব এই তিন দেবতা এক মূৰ্ত্তি ইহাতে যাহার মনে নানা ভাবোপস্থিত হয় তাহার মুক্তি হয় না।। ৮১ ।।

> বীৰ্য্যৰূপী ভবেদ্ব্ৰহ্মা বায়্ৰপস্থিতো হরিঃ। মনোৰূপ স্থিতোক্তম্ভব্ৰয়ে দেবাস্ত্ৰয়োগুলাঃ॥ ৮২॥

বীর্য্যরূপি ব্রহ্মা হয়েন এবং বায়ুরূপে হরি স্থিতি করেন এবং মনোরূপে রুদ্রে অবস্থিতি করেন এই ভিন দেবতা ও এই ভিন গুণু।। ৮২ ।।

> দয়াভাব স্থিতো ব্রহ্মা শুদ্ধভাব স্থিতো হরি:। অগ্নিভাবস্থিতো রুদ্রন্ত্রয়ো দৈবান্ত্রয়োগুণা:।। ৮৩ ।। ১

দয়াভাবে ব্রহ্মা স্থিতি করেন এবং শুদ্ধভাবে হরিও অগ্নিভাবে করু স্থিতি করেন এই তিন দেবতা ও এই তিন গ্রুণ।। ৮৩ ।।

> একং ভূতং পারংব্রহ্ম জগৎ সর্কচরাচরং। নানাভাবং মনো যস্য তস্য মুক্তির্ম জায়তে।। ৮৪ ॥

ঁ এই সকল চরাচরময় জগৎ এক ব্রহ্মহ্ছতে হয় ইহাতে যাহার মনে নানা ভাবোদয় হয় তাহার মুক্তি হয় না।। ৮৪ ।।

অহং সৃষ্টিরহং কালোহপাহং বদ্ধাপাহং হরি:।
• অহং রুদ্রোহপাহং স্থনামহং ব্যাপী নিরঞ্জনং।।৮৫।।

আমি সৃষ্টি এবং আমিই নামে, আমিই ব্ৰহ্মা, আমিই হরি, আমিই রঞ্জ আমিই আকাশ এবং আমিই সর্ব্যাণি নিরঞ্জন ব্রহ্ম।। ৮৫ ।।

> ত্বহং সর্কাত্মকং দেবি নিজামো গগণোপমঃ। স্বভাবনির্মালং স্বাস্থং স এবাহং ন সংশয়ঃ। ৮৬॥

· হে দেবি! আমি সর্কান্তরপ ও নিকাম এবং আকাশ সভূপ ওল্প সভাব নির্মাণ মনের বরূপ যে ব্রেক্ষ ডাহাও আমি ইহাতে সংশর নাই।। ৮৬ ।।

> জিতেন্দ্রিয়ে ভবেৎ প্রো ব্রহ্মচারী সুপণ্ডিতঃ। সভ্যবাদী ভবেস্তক্তো দাতা ধীরহিক্তেরতঃ।৮৭॥ '

যে ব্যক্তি ভিতেক্সিয় এবং শূর, ব্রক্ষারী, সুপণ্ডিভ, সন্তাবাদী, দাত। অথচ পণ্ডিতের হিতে রভ নেই ব্যক্তিই ভক্ত হয়।। ৮৭ ॥

> खक्क वर्षाः जलामृनः धर्माष्ट्रनः महा स्मृ छ।। जन्माः नर्सक्षयस्त्रन महा धर्माः नमाव्यस्तिः। ৮৮॥

তপস্ঠার মূল ব্রক্ষচর্যা এবং-মর্ম্মের মূল দরা এই হেছু সকল যন্ত্রের দ্রারা দয়া মর্ম্ম আঞ্চর করিবে।। ৮৮ ॥ ।

### দেব্যুবাচ । দেবী কহিয়াছিলেন।

বৈানেশ্বর জগন্নাথ উসারাঃ প্রাণবল্লভ। বেক্ষনদ্মা তপোধ্যাবং হোমকর্ম কুলং কথং। ৮৯।।

হে যোরেশহর হে জগরাথ হে উমার প্রাণবল্লভ! বেদ সন্ধ্যা তণস্যা খ্যান হোমকর্ম ও কুল কিরপ তাহা আমাকে কহন।। ৮৯ ।।

## ঈশর উবাচ। মৃহাদেব কহিয়াছিলেন।

জন্মধে সহস্রানি বাজপের শতানিচ। ব্রদ্ধজানং সমং পুনাং কলাং নাহন্তি বোভাশীং।। ১০।।

বিনি সহস্র অখ্যের ও শত সহস্র বাজপিয় যুদ্ধ করেন তিনি ব্রক্ষজান ক্ষাের ব্যেত্ত কলার এক কলাভুলা পুনাও লাভ করিতে পারেন না।। ১০।।

> সর্বদা স্বতীর্থেষু যৎকলং লভতে শুচিঃ'। ব্রহ্মজানং সমং পুনাং কলাং নার্ছন্তি বোড়নীং ।। ১১ ॥'

সর্বাকালৈ সর্বাভীর্থে স্থান করিয়া শুচি হইলে যে ফল লাভ হয়, বিনি সেই ফর লাভ করেন তিনি ব্রক্তরান ফলের বোড়শ কলার এক কলা ভুলা পুনাও লাভ করিতে পারেন না।। ১১ ॥

ন'মিত্রং নচ পুজাশ্চ ন পিতা নচ বান্ধবাঃ। ন স্বামী চ গুরোক্তল্যং যদ্দৃষ্টং পরমং পদং॥ ১২॥

শুকর তুল্য মিত্র নাই এবং পুত্রগণ ও পিতা ও বাদ্ধবসমূহ ও স্থামী ইহারাও সেই শুক্রর তুল্য উপকারী নহেন যে শুক্তকর্তৃক পরমপদ দৃষ্ট হই-মাছে॥ ১২ ॥

> নচ বিদ্যা গুরোস্কল্যং ন তীর্থং নচ দেবতা। গুরোস্কল্যং ন বৈ কোপি যদৃষ্ঠং পরমং পদং। ১৩।

বিভা', তীর্থ ও দেবত' এবং অগরাগর যে সকল বস্তু আছে ইহারাও সেই শুরুর ভূল্য নহেন যে প্রক্রমর্ক পর্মপদ ছুট হইন্নাছে॥ ৯৩ ॥ .

> একমণ্যক্ষরং যন্ত গুরুঃ শিষ্যে নিবেদনং। পৃথিবাং ন¦স্তি তদ্যুবাং যদক্ত¦ চানুণী ভবেৎ। ৯৪।।

যে শুরু শিবাকে একাক্ষর প্রদান করেন সেই শুরুকে পৃথিবীর মধ্যে 
গুমত দাতব্য বস্তু নাই যে সেই বস্তু দান করিলে তাহার নিকট ঋণ হইতে

মুক্ত হওয়া যায়।। ১৪ ।।

যন্য কন্য ন দাতব্যং ব্রহ্মজ্ঞানং স্কুপোপিতং। যন্য কন্যাপি ভক্তন্য নদ্ধেরস্তন্য দীয়তে। ১৫॥

এই সুগোপিত ব্রা<sup>ন</sup>্ন অপর কোন ব্যক্তিকে দান করিবেন না কিন্তু । মৃদ্ধক ভক্ত ব্যক্তিকৈ প্রদান করিবেন।। ৯৫ ॥

> মন্ত্রপুজা ভপোধ্যানং হোমং জপ্যং বলিজিয়াং। সন্মাসং সর্ব্ধ কর্মানি লৌকিকীনি ত্যজেছুধঃ। ১৬॥ •

মন্ত্র পুলা তপক্ত খ্যান হোম জগ বলিক্রিয়া ও সন্মান এবং অপরাপর বাবতীয় লৌকিক কর্ম পণ্ডিত লোকের পরিতাগি করা কর্ত্ব্য ।। ১৬. ॥

সংসর্গাত্তহবো দোষা নি:সঙ্গাত্তহবো গুণা:।
তত্মাৎ সর্বপ্রযত্ত্বন যতী সঙ্গং পরিত্যক্তে । ৯৭ ॥

সংসর্গহেতু বহু দোব জন্মে এবং সঙ্গরহিত হইলেই বহুগুণ হয় এতমিমিত্ত সকল যত্ত্বের দ্বারা যতী অভাসন্থ পরিস্তাগ করিবেন।। ১৭ ।।

> জুকার: সান্ধিকো ক্ষেত্র উকারো রাজস: স্তঃ। মকারস্তামস: প্রোক্তস্তিভি: প্রকৃতিক্লচাতে ॥ ১৮॥

অবারকে সাহিক এবং উকারকে রাজস ও মকারকে তামস বলিয়া জ্ঞাত ইইবেন এই তিন গুণুই প্রকৃতি বলিয়া কৃষিত হয় । ১৮ ॥

় অক্ষরা প্রকৃতি প্রোক্তা অক্ষর: স্বয়মীশ্বর:। স্বারাম্মির্গতা সা হি প্রকৃতিগুর্ণবন্ধনা॥ ১৯॥

আকর (অবিনশ্বর) স্বয়ং ঈশ্বর এবং প্রকৃতিও আকর। (অবিন'শশীলা) বিলিয়া কথিত আছে যেহেতুক সেই ঈশ্বরহইতেই ত্রিপ্তণযুক্তা প্রকৃতি নির্গতঃ হইরাছে । ১১ ।।

না মারাপালিনী শক্তিঃ মৃষ্টিসংহারকারিনী। অবিদ্যা মোহিনী যা না শব্দৰূপা যশস্থিনী॥ ১৫০।

শকরণা বশবিনী যে প্রকৃতি তিনিই মায়াপানিনী শক্তি অর্থাৎ পানন-কর্ত্তী; প্রবং অবিভাল্কনারে মুক্ষকরিণী সেই প্রকৃষ্ণিই সৃষ্টি সংহার কারিনী ইয়েন।। ১০০ ।।

> অকারদৈচৰ ঝগ্রেদ উকারে। যজুরুচ্যতে। সকার: সামবেদন্ত ত্রিষু যুক্তোহপ্যথর্কণঃ॥ ১০১॥

অকার ঋণে দিও উকার যজুর্বেদেও মকর সামবেদ এবং এই ভিনেতে যুক্ত অথবিবেদ বলিয়া কথিত আছে।। ১০১ ।।

> ত কারস্ত প্লুতোজের স্থিনাদ ইতি সংক্ষিত:। অকারস্ত্রথ ভূর্লোক উকারো ভূব উচ্যতে।। ১০২॥ সব্যঞ্জন মকারস্ত স্বর্লোকস্ত বিধীয়তে। অক্ষরৈস্থিভিরেতৈক্য ভবেৎ আত্মা বাবস্থিত:।। ১০০॥

ওঁ কারকে প্ল'ত করিয়া জানিবে ইহার নাম ত্রিনাদ বলিয়া কপিত আছে এবং অকার ভূলোক ও উকার ভূবলোক এবং মকার বাঞ্জনের স্থায় স্বর্লোক হয়েন। এই তিন অক্ষরের দ্বারা আত্মা ব্যবদ্ধিত হইয়াছেন।। ১০২।। ১০৩।।

অকার: পৃথিবীজ্ঞেয়া পীতৃবর্ণেন সংযুত:।
অন্তরীক্ষং উকারস্ত বিদ্যুদ্ধর্ণ ইহোচ্যতে।। ১০৪।।
মকার: স্বরিভিজ্ঞেয়: শুক্লবর্ণেন সংযুত:।
ধ্রুবনেকাক্ষরং ব্রদ্ধ ওমিত্যেবং ব্যবস্থিত:।। ১০৫।।

অকার পৃথিবী এবং পীতবর্ণযুক্ত, উকার আকাশ এবং বিত্যুদ্ধর্বযুক্ত, মকার স্বর্গ এবং শুকুবর্ণযুক্ত হয়েন। এই একাক্ষর যে প্রাণ্ড অকার উকার ও মকারে ক্যবস্থিত হইয়াছে ইহাকেই নিশ্চিত ব্রহ্ম বলিয়া জানিবেন॥ ১০৪॥১০৫॥

'স্থিরাসনো ভবেন্নিত্যং চিস্তানিজাবিবজ্জিতঃ। আশু স কারতে যোগী নান্যথা শিবভাষিতং।৮১০৬।।

ন্ত্রিসনে উপবেশন করিবে এবং প্রতিদিন চিন্তা নিজা বিবজ্জিত হইয়া সাধানা করিবে ইহা হার্ল তিনি অত্যাপ কালের মধ্যে যোগী হইতে পারিবেন ইহার অতথা হইটো ক্লাচ যোগী হইতে পারিবেন না ইহা মহা-দেব কহিয়াছেল। ১০৬ ।।

> য ইদং পঠতৈ নিত্যং শৃণোতিচ দিনেদিনে। সর্ব্বপাপবিশুদ্ধাত্মা শিবলোকং স গছতি।। ১০৭।

#### क्वा :-मक्षमिना उडा।

206

যে ব্যক্তি এই ব্ৰক্ষজানের কথা নিস্তাং পাঠ কিম্বা প্রবণ করেন তিনি সকল পাপ হইতে বিশুদ্ধাঝা হইয়া শিবলোক প্রাপ্ত হয়েন।। ১০৭ '।।

# (पत्रुवाछ। (पत्री कश्शिक्तिन।

স্থলন্য লক্ষণং ক্রহি কথং মনো বিলীয়তে। পরমার্থ্য নির্কাণং স্থূল সুক্ষন্য লক্ষণং ॥ ১০৮॥

সূত্র দেহের লক্ষণ এবং কিরপে মনের বিলয় হয় এবং সূল হল্পের লক্ষণ যে পরমার্জনির্জাণ তাহাও আমাকে কত্ন।। ১০৮ ।।

# শিব'উবাচ। শিব কৃছিয়াছিলেন।

ষেন জ্ঞানেন ছে দেবি বিদ্যতে নচ কিলিবে। পৃথিব্যপত্তথা তেজো বায়ুরাকাশমেবচ।। ১৩৯॥ স্কুল্রুকাণী স্থিতোহয়্ঞ সুক্ষঞ্চ অন্যথা স্থিতঃ॥ ১১০॥

ছে দেবি! যে জ্ঞানের 'দ্বারা পাপীলোকের দেহে পাপ থাকে না সেই জ্ঞান কহিডেছি অবণ কর। পৃথিৱী ভদ ভেজঃ বারু ও আকাশ এই পঞ্চতুত ইইডে উৎপন্ন বে এই দেহ ইহা স্থূল্মপী হইয়া স্থিতি কারে স্ক্রদেহ অক্স-রূপে আছে।। ১০৯ ।। ১১০।।

> ইতি যোগশাল্কে হরগৌরী সংবাদে জ্ঞানুস্কলিনী তক্স সমাপ্ত।

### প্রীমদ্রামগীতা।

তত্ত্ববিষয়ক অজ্ঞান নিষিত্ত জন্মনরণাদির গ সংসারানলে সম্বপ্ত জনগণের বিশ্বার্থ গরসকার নিষ্ঠ জনগণিক ভগবান জ্বীরামচন্দ্র স্বানুক্ত অনন্ত দেবের প্রতি মোক্ষমাথক বে তত্ত্বজ্ঞানোপদেশ প্রদান করিয়াছিলেন, সেই পরমৃতত্ত্ব ব্রক্তান্ত পুরানের অধাব্য রামায়ণান্তর্গতরপে প্রথমতঃ দেবের দেব ভগবান মহাদেব ভগবতীর প্রতি, তদমন্তর পিতামহ ব্রক্ষা নারদের প্রতি, এবং তৎপরে সর্বজ্ঞে স্থত মহাশায় নৈমিবারণাবাদি ক্ষমিণের প্রতি কহিয়াছিলেন। প্রতদেশে বেদার্থের সারসংগ্রহাসুরুপ সেই পরমরহস্ত উক্ত পুরাণপ্রকাশক ভগবান বেদব্যাস মহাশায় ভগবান শৈবকে স্মারণ পূর্বক বিতার করিয়া কহিতেছেন।

### হ্রিঃ ওঁ তৎসৎ। 🔊 মহাদেব উবাচ। 🕆

ততোজগদাঙ্গল মঙ্গলাজনা বিধার রামারণ কীর্ত্তিমৃত্তমাং। চচারপুর্কা চরিতং রঘূত্তমো রাজর্বিবর্ধৈরপি সেবিতং যথা॥১॥

#### श्चिमहोराव कहियाहितन।

ভগতীয় জনগণের মহ সার্থে রুঘুবংশাবতংস ভগবান জীরামচন্দ্র সেতৃবন্ধ ৪ রাক্ষ্ণবধাদিরপে প্রসিদ্ধা<sup>নি</sup>র্মায়ণ-কীর্ত্তি সমাপনানন্তর লোকশিক্ষার্থে রকীয় প্রক্রিয়াচরিত যজ্ঞাদি কর্মা,করিয়ীছিলেন এবং জনকাদি শেষ্ঠ রাজবিস্ত্রিণ বর্ত্ত্বক যে যোগধর্মাদি কৃত হইয়াছিল তাহাঞ্ করিয়াছি-লেন।। ১ ।। সৌমিত্রিণাপৃষ্ঠ উদারবুদ্ধিনা রামঃকথাঃ প্রাহ পুরাতনীঃ শুভাঃ। রাজঃ প্রমন্তন্য নৃগন্য শাপতো দ্বিজ্বসা তির্যাক্ত্মথাহ রাঘবঃ॥ ২॥

কোন সময়ে একদেবে বিশ্বাসরপা নিশ্চয়াত্মিকা বুদ্ধিবিশিষ্ট লক্ষণদেব কর্ত্ক জিজাসিত হইয়া রঘকুলোন্তব জীরামচন্দ্র তত্ত্তানের মাহাত্মাহচক এডজেপ পুরাণ বাক্যসমূহ বিস্তার করিয়া কহিয়াছিলেন যে, স্বকীয় গোসস্থহে মিলিত কোন এক ব্ৰাক্ষণের গোদানকত সেই ব্ৰাক্ষণাভিনাপহেত্ক অন-বহিত নুগরাজা কুকলাশবোনিতে জন্ম গ্রহণ করিয়াছিলেন। অর্থাৎ যদবধি জীবের তত্ত্বজ্ঞান না অন্মে ভদবধি তাহাকে শুভাশুন্ত কর্ম্মের ফলস্বরূপ পুণ্য পাপ ভোগ করিতে হয়। কেননা মনুবোর গভিই এই প্রকার; নৃগশব্দের অর্থ মনুষ্যের গতি। ইহাতে যদি কেহ এমত আপত্তি করেন যে সাবহিত হইয়া ওভ কর্ম্মের অনুষ্ঠান করিলে কোনক্রমে পাপ হইবার সম্ভাবনা নাই, ভত্তুজা-নের প্রয়োজন কি 🛊 অত এব 🗐 রামচন্দ্র কহিতেছেন যে নৃগরাজা এক জন ম্রাক্ষণকে যে কতকশুলি গোদান করিয়াছিলেন তক্ষণো তাঁহার অজানিত কোন এক,ব্রাক্ষণের একটি গরু ছিল বলিয়া সেই পাপে পরমধার্মিক নৃগরা-चारक यस्त कृकनागर्यानिष्ठ चन्न धार्व कतिर्छ रहेग्राहिल, एसन छबुख्डान-রহিত ব্যক্তি যে কোন প্রকারে সাবহিত হউন না কেন তাহাকে পুণ্য পাপ ভোগ করিতে হইবেই হইবে। এতাবতা সপ্রমাণ হইতেছে যে তত্ত্ত্পান্ব্যতীত পুণা পাপ হইতে সর্বতোভাবে বিমুক্ত হইবার অন্ত কোন উপায়-नारे॥ २॥

কদাচিদেকান্ত মুপস্থিতং প্রস্তুং
রামং রমালালিতপাদ পদ্ধবং।
সৌমিত্রি রাসাদিত শ্বদ্ধভাবনঃ
প্রণমাভক্ত্যা বিনয়ান্বিতোহত্ত্রবৃৎ ॥ ৩॥

তত্ত্বানের এবস্তুত মাহাত্মা শ্রেণানস্তর লোকশিকার্থে প্রীমলক্ষণদেব একদা নিজ্জন প্রদেশে রমাসেবিত পাদপক্ষ ভগবান জীর'নচজ্জকে প্রাপ্ত ইইয়া অন্ত ভক্তি সহকারে প্রণাম পুর্বক বিনীতভাবে কহিয়াছি-দেব।। ৩।। ছং শুদ্ধবোধো সিহিসর্ব ছেহিনা । মাজ্যান্য ধীশোমি নিরাক্তভিঃ স্বয়ং । প্রতীয়নে জ্ঞান দৃশামধাপিতে ' পাদাক্ত ভূকাহিত নক্ষ সক্রিনাং ॥ ৪ ॥

হে ভগবন! ভূমি নির্মাল জ্ঞানস্বরূপ এবং সকল প্রকার দেহধারিগনের আত্মা ও অধীমর অর্থাৎ অন্তর্যামীহেতুক তুরিই সকলের নিয়ন্তা অথচ তুমি প্রকৃত আকৃতিশৃক্ত হইলেও তোমার এবস্তুত স্বরূপ সকলে জ্ঞানিতে পারে না, তবে যে সকল ভক্ত ভোমার পাদপন্দ-দ্বয়ের ভূকবৎ মাধুর্যাকাজ্জ্ঞী-হয়, ভাঁহাদের সঙ্গে যাঁহারা সৎসক্ষ করেন সেই সংসন্ধাগনের সংসক্ষ যে ভক্তি ছারা কৃত হয় তাদৃশ ভক্তিসিদ্ধ জ্ঞানিগনের নিকটেই তুমি স্বয়ং প্রস্তৃক্ষ হও অত্যের নিকট প্রকাশিত হও না ।। ৪ ।।

অহং প্রপন্নোন্মি পদাযুক্তং প্রভো ভবাপবর্গং তব যোগিভাবিতং। যথাঞ্জসাইজ্ঞান মপারবারিধিং স্থাং ভরিষ্যামি ভথামুশাধিমাং।। ৫।।

হে প্রভা! যোগিজন-ভাবিত ভবাপবর্গপ্রদ তব চরণামুজে আমি অনন্য গতিক্রমে শরণাপন্ন হইতেছি একনে আমার প্রার্থনা এই যে যেরপে
, আমি অজ্ঞানরপ তুত্তরণীয় সংসার্থমুদ্ধ স্কুখে তরিতে পারি আপনি আমাকে তদনুরপ উপদেশ প্রদান ক্রন।। ৫ ।।

শ্রুষথ সৌমিত্রি বচোধিলং তদা
, প্রাহ প্রপন্নার্ত্তি হর: প্রসন্নধী: ।'
বিজ্ঞীন মজ্ঞানতম্যোপশান্তয়ে শ্রুতি
প্রপন্নং ক্ষিতিপাল ভূবণং ।। ৬ ।।

শরণাগত ভক্তগণের সংসার-ক্লেশাপহারক ভগবান ব্রীধানচক্র লক্ষ্যন দেনের এডজ্ঞা বাক্য সমূহ শ্রেবন করত হাউচিত্ত হইয়া সকল প্রকার অনর্থের মূল যে অজ্ঞানস্বরূপ অন্ধ্রকার সেই অন্ধ্রকার বিদাশার্থে বেদান্ত প্রতিগাদিত ও ' জনকাদি রাজধির ভূষণ্যরূপ তত্ত্বজ্ঞান কহিতেছেন।। ৬ ।।

> আদৌ স্ববৰ্ণাশ্রম বৰ্ণিতাঃ ক্রিয়াঃ কৃত্বা সমাসাদিত শুদ্ধমানসঃ। সমর্প্য তৎ পূর্ব্ব মুপাত্তসাধনঃ সমাশ্রমেৎ সদ্গুরু মাত্রলকয়ে॥ ৭॥

হে সত্ত্বল! প্রথমে বুংলীয় বর্ণাল্লমবিহিত নিত্তা নৈমিছিক প্রায়শ্চিত্তো-পাসানাদিরপ কর্মসকল অষুষ্ঠান কর্তঃ সেই সকল কর্ম আমি অন্তর্যামির অধীনরপে করিতেছি এতজ্ঞপে শাস্ত্রোক্ত ঈশ্বরাপণ বিধানানুসারে বিভজ-চিক্ত, হইয়া আত্মজ্ঞান লাভের নিমিত্তে সদ্স্তর্কর আল্লয় গ্রাহণ করি-বেক।। ৭ ॥

> ক্রিয়া শরীরোদ্ভব হেতুরাদৃত। প্রিয়াপ্রিয়ো তৌ ভবতঃ সুরাগিনঃ। ধর্মেতরৌ তত্র পুনঃ শরীরকং পুনঃ ক্রিয়া চক্রবদীর্বাতে ভবঃ॥৮॥

কেননা যাহারা ঈশ্বাপণ না করিয়া কর্মানুষ্ঠান করে, আমি কর্ডা বিদিয়া অভিমান থাকাতে সেই সকল সকামি জনগণের আদার পূর্বাক পূর্বাজনা ভিছ্কত মুখতঃথের হেতুভূত শুভাশুভ কামাকর্মসমূহ বর্ত্তমান শরীরোৎপত্তির কারণস্বরূপ হয়। আর উপস্থিত জলে সেই শুভাশুভ কামাকর্মের ফলানুরূপ যে শুভাদুই ও তুরদূই তত্ত্তমই তাহারদের মুখতঃথের কারণস্বরূপ হয়। অপিচ জ্ঞাননিষ্ঠার অভাব হেছু পূর্বজনের শুভাদুই ও তুরদূই ভোগ ক-রিতে করিতে সকামি জনগণ পুনর্বার ভাবি শরীরোৎপত্তির কারণস্বরূপ কার করিতে সকামি জনগণ পুনর্বার ভাবি শরীরোৎপত্তির কারণস্বরূপ কার করিতে প্রত্তি আছে।। ৮ ।।

জ্ঞানমেবান্য হি মূলকারণং তদ্ধানমেবাত্র বিধৌ বিধীয়তৈ। বিদ্যৈব তম্বাশবিধৌ পটীয়নী ন কর্ম তজ্জং সবিরোধমীরিতং॥ ১॥

यिष तम कर्मामगूर रिष्ठिंग मः मादित सून कांत्र । इसेन खद अख्वान क्रिट्र मः मादित सूनकांत्र कर्रित क्रिन है उच्छान क्रिट्र हिन य क्रिमां व ख्यान है क्षेत्र मादित सूनकांत्र वर्षि, कर्मामगूर जारात ख्यान कांत्र भाव। खंडित मः मादित सूनकांत्र त्र है खंडिनाम क्रिन विनाम क्रिनियं । यिष वन कर्मा व खंडिन स्मान कर्मा क्रिक क्ष्य खंडिन कर्मा व खंडिन कर्मा क्ष्य क्ष्यान कर्मा व खंडिन कर्मा क्ष्य क्ष्यान कर्मा क्ष्यान कर्मा क्ष्यान कर्मा क्ष्यान कर्मा क्ष्यान क्ष्

নাজ্ঞানহানি র্ন চ রাগসংক্ষয়ে। ভবেত্ততঃ কর্ম সদোবমুভবেৎ। ততঃ পুনঃ সংসৃতি রপ্যবারিত। তত্মাদুধোজ্ঞান বিচারবান্ভবেৎ।।১০।।

় হে লক্ষ্ণ! যেহেতুক অজ্ঞানের সহিত কর্মের বিরোধিতা না থাকাতে কাম্য কর্মানুষ্ঠান দ্বারা অজ্ঞানের কোন প্রকার হানি হয় না এবং চিত্তও-দ্বিও জন্মে না প্রত্যুত ভদ্মারা সহায় কর্মের উত্তব হইয়া পুনর্ধার অবারিত সংসারই জন্মে অভএব বিবেকি ব্যক্তি, ভর্জ্ঞান-লাভার্থে আত্মানাত্ম বিচা-রবান ইইবেন।! ১০ ।।

নত্ন ক্রিয়া বেদমুখেন চোদিতা

, যথৈব বিদ্যা পুরুষার্থনাধনং।

কর্ত্তব্যতা প্রাণভূতঃ প্রচোদিতা
বিদ্যা সহায়দমুপৈতি সা পুনঃ॥ ১১ ॥

#### রামগীতা ৷

> কর্মারুতৌ দোষমপি শ্রুতির্জনী তত্মাৎ নদা কার্য্যমিদং মুমুক্ষুণা। নমু স্বতন্ত্রা প্রবকার্য্যকারিণী বিদ্যা ন কিঞ্চিত্মনসা প্যপেক্ষতে।। ১২।।

কেননা বধন বিহিত কর্ম না করিলে কর্মকাঞ্চীয় শ্রুতিসকল প্রত্যায় হওয়া কহিয়াছেন তথন মোক্ষেন্ড, পুরুষগণের বিহিত কর্ম পরিস্তাগ করা বিষেয় নহে। বিশেষতঃ জান কঁদাণি শ্রুতিবিহিত কর্মের অনগেক সাধীন-রূপে মোক্ষসম্পাদক নহেন বরং বিহিত কর্মানুষ্ঠানকে অক্সরূপে অপেকা করেন।। ১২ ।।

> নসত্যকার্য্যোপিহি যদ্ধরঃ প্রকাঙ্ক্রতুত হন্যানপি কারকাদিকান। তথৈব বিদ্যা বিধিতঃ প্রকাশিতৈ র্মিশিষ্যতে কর্মজিরেব মুক্তরে॥ ১৩॥

কেননা যাহার কর্মসকল সন্তা এবস্তুত যজ যেমন ক্রিয়ানিজ্পাদক শ্রুবাদিকে প্রকৃত্বীরূপে আক্ষিক্রনা করে তান্তির অস্তা কিছুই আকাজকা করে না
ভক্রণ বেশবিহিত নিস্তা দৈনিভিকাদি, কর্ম সমূহের সহিত ভর্ত্তানও মুক্তির নিষিত্ত সমর্থ হয়ের অস্তোর সহিত কিয়া স্বয়ং স্বাধীন রূপে সমূর্থ হয়েন না।। ২০ ।।

> কেচিছদন্তীতি বিতৃষ্ঠবাদিন শুদপ্যসদূষ্ট বিরোধ কারণাৎ। দেহাভিমানাদভিবর্দ্ধতে ক্রিয়া বিস্তাগতাহংক্তিতঃ প্রদিদ্ধতি॥ ১৪॥

পূর্ব্বোক্ত প্রকারে কোন হ কৃতর্কনিষ্ঠ ব্যক্তিগ্রন কেবল কর্মকেই যে মোকক্ষাখন বলেন তাহা যেমন অযুক্ত তজ্ঞপ জ্ঞান কর্মের সমুক্তয়কেও মোক্ষাখন বলা যুক্তিসিদ্ধ নহে, কেননা ভজ্ঞপ কথনে বিরোধ উপস্থিত হয়। বিবেচনা করিয়া দেখ, আমি দেহ বটি, প্রভক্ষণ অজ্ঞানোৎপত্ম যে অভিমান তাহা হইত্বে ক্রিয়া বর্মিত হয়, আর শ্রবন মনন নিদিখ্যাসন দ্বারা ঐ দেহাজিমান পরিত্যক্ত হইলে ভত্ত্জান প্রকাশিত হয়। এতজ্ঞপে জ্ঞান ও কর্ম এত-ত্রভ্যের করিগগত মহদ্বৈষ্মা দোব দৃষ্ট ইইতেছে।। ১৪ ।।

বিশুদ্ধবিজ্ঞান বিলোচনাঞ্চিতা বিস্তাত্মর্জ্তিশ্চরমেতি ভণ্যতে। উদেতি কর্মাখিল কারকাদিভি নিহস্তি বিস্তাখিলকারকাদিকং।। ১৫।।

অপিচ বেদান্তবাকা বিচারদারা প্রাপ্ত যে চরম ব্রক্ষজ্ঞান তাহাই জ্ঞানিগণকর্ত্ক,জ্ঞান বলিয়া কথিত হয়। আর অজ্ঞানোৎপন্ন যে কর্ম তাহা কর্তৃত্ব
ভোক্তৃত্বাদি অক্সের সহিত পুনালোকস্বরপ ফলভোগ দানার্থে উন্মুখ হয়
কিন্তু তত্ত্ত্জান কর্ত্ব ভোক্তৃত্বাদি কারকসমূহকে বিনই করেন। মুতরাং
জ্ঞান ও কর্ম এতত্ত্ত্ত্বের হেন্তঃ স্বরপত ও কার্যাতঃ মহদ্বৈম্য থাকাতে
অক্সাক্তিরপে তত্ত্ত্বের সমুক্তর ইতে পারে না।। ১৬ ।।

তন্মান্ত্যজেৎ কার্য্য মশেষতঃ সুধী বিদ্যাবিরোধান্ন সমুচ্চরে। ভবেৎ। আআকুসন্ধান পরারণঃ নদ্। নির্ভ সর্কেন্দ্রিরর্ভিগোচরঃ।। ১৬॥

েক্তেত্ বিভার সহিত কর্মের বিরোধ থাকা প্রযুক্ত তত্ত্তরের সমুচ্চর হইতে পারে না অভএব বিবেকি ব্যক্তি কর্মসমূহকে সর্বতোভাবে পরিভাগ করিবেন এবং সমুদায় ইন্দ্রিয়ন্ত্রির বিষয় যে শব্দ স্পর্ল রস গন্ধ ভাহা হইতে মনকে আকর্ষণ করিয়া সর্বদা আঅধ্যান পরায়ণ হইবেন। ১৬।। বাবচ্ছরীরাদিব মাররাজ্বধী স্তাবছিধেরে বিধিবাদকর্মণাং। নেতীতি বাকৈরখিলং নিষিধ্য তক্ষ্ স্থাত্বা পরাআন মথ তাজেৎ ক্রিয়াঃ।। ১৭'॥

যদবধি মনুবার জ্ঞানবশতঃ স্থান স্থানীরাদিতে আবাবৃদ্ধি থাকে তদবধি চিত্তভদ্ধির নিমিত্তে তাহার বিধিবোধিত নিজা নৈমিত্তিকাদি কর্মা করা বিধয়ে। তদনস্তর ইহা আবা নহে, ইহা আবা নহে এত দ্রুপে দেহাদি সমস্ত প্রপ্রঞ্চ পদার্থকে নিষেধ,করিয়া যখন তিনি সর্মব্যাপী একমাত্র পর্মা-ত্যাকে জ্ঞাত হইবেন তখন সমস্ত ক্রিয়া পরিস্তাপ করিবেন। ১৭ ।।

> যদা পরাত্মাত্ম বিভেদভেদকং বিজ্ঞানমাত্মন্য বভাতি ভাস্বরং। তদৈব মায়া প্রবিলীয়তে ২ঞ্জসা সকারকা কারণ মাত্মসংসূতে:॥ ১৮॥

যখন বিশুদ্ধ অন্তঃকরণৈ ঈশ্বর ও জীবের মায়া ও অবিভাষরণ উপাধিদ্বয় কৃতরণ ভেদের নাশক জান প্রকাশিত হয়, অর্থাৎ চিত্তভি ইউলে পর
যৎকালে তত্ত্বমস্থাদি মহাবাক্য বিচারদ্বারা ঈশ্বর ও জীবের মায়া ও অবিভারূপ উপাধিদ্বর পরিস্তান্ত হউয়া তত্ত্ত্বের আত্মা একমাত্র জ্ঞানস্বরণে প্রকাশ পান; তৎকালে জীবের সংসারসম্বন্ধে উপাদান কারণ (যে প্রকার ঘটের উপাদানকারণ সৃদ্ধিকা) যে অবিভা তিনি কর্ত্বাদি অহঙ্কারের সহিত অ-নায়াসেই বিনাশ প্রাপ্ত হয়েন। অর্থাৎ তৎকালে তাহার আদি কর্তা বা আমি ভোক্তা বলিয়া আর অভিমান থাকে না।। ১৮ ।।

> শ্রুতিপ্রমাণাভি বিনাশিতার সা কথং ভবিষ্যতাপি কার্য্যকারিনী। বিজ্ঞানমাত্রাদমলাভিতীয়ত শুদ্ধাদবিক্তা ন পুনভিবিষ্যতি॥ ১৯॥

যে সকঁল বঃজি অনুভবাত্মক জ্ঞানদারা অদ্বিতীয় প্রমাত্মার স্বরূপ প্রাপ্ত হইয়া বিশুদ্ধ হইয়াছেন তাঁহা দিগের সন্থান্ধ আছি প্রমাণ্ডুত জ্ঞানদারা বিনাদিত অজ্ঞান থেহেছু আর পুনর্কার উৎপন্ন হয় না অতএব সেই বিন্দ্ অজ্ঞান স্বকার্যাস্থরূপ কর্মন্ত উৎপাদন করিতে পারে না।। ১৯ ।।

যদিক্ষ নহা ন পুনঃ প্রস্থাতে
কর্ত্তাহমস্যেত্র মতিঃ কথং ভবেৎ।
ভক্ষাৎ স্বতন্ত্রানকিমপ্যপেক্ষতে
বিস্তা বিমোক্ষায় বিভাতি কেবলা।। ২০।।

যভুপি এডজেপ দিদ্ধ ইংল যে জ্ঞানদ্যারা সেই বিনই অজ্ঞান পুনর্বার আর জ্ঞাত হয় না, তবে আমি কর্ত্ত। এডজেপ অজ্ঞানকার্য্যরূপ। বৃদ্ধি জ্ঞার কি প্রকারে জ্ঞানতে পারিবেক ? অর্থাৎ, কখনই জ্ঞানতে পারে না; যে-হেতুক কারণ বিনই ১ইলে ক হোঁর জ্ঞার উৎপত্তি ইইবার সম্ভাবনা নাই। অতথ্য মুক্তির নিমিত্ত কর্মাদি কিছুমাত্র অপেক্ষানা করিয়া একমাত্র জ্ঞানই যে স্বাধীন হয়েন ইং। সর্কাতোভাবে সিদ্ধ ইইল।। ২০।।

সাতৈ ত্তিরীয় শ্রুতিরাহ সাদরং।
ন্যাসং প্রশস্তাথিল কর্মাণাং স্ফুটং।
এতাবদিত্যাহচ বাজিনাং শ্রুতি
জ্ঞানং বিমোক্ষায় ন কর্মা সাধনং।। ২.ই।।

বিশেষতঃ তৈ জিরীয় শ্রুতি সমুদায় বিহিত কর্মের স্তাগকেই আদরপূর্বক স্পায় করিয়া কহিয়াচেন, এবং বাজসনেয় শ্রুতিও এতদ্রগ করিয়াছেন যে, মুক্তির নিমিত্তে কেবল একথাত তত্ত্বজ্ঞানই সাধন, কর্ম সাধন ।
নহে,। ২১ ।।

বিদ্যাসমন্ত্রনতু দশিতশুরা করুন দৃষ্টান্ত উদাহ্বতঃ সমঃ। কল্পে পৃথকত্বাদ্বস্থ কারকৈঃ করতুঃ সংসাধ্যতে জ্ঞানসতো বিপর্বায়ং।। ১২।।

यक्षि वन " श्रुक्सेषात्र। नेश्वतार्कन कतिया मनुष्। मकन मिक्कि श्रीश ह्य " এতদ্ৰুপ বাক্য ৰখন অক্তান্ত শান্তে দেখিতে পাওয়া যায়, তখন সেই সকল भारत्व अत्रानत्रद्वभ তোমাকর্ত্বই মুক্তিবিবয়ে यद्धापि विश्व कर्मप्रकन. বিভার বৃদ্যত্তরণে প্রদর্শিত হইয়াছে; এখন কেবল একমাত্র জ্ঞানকে কেন মোক্ষ্মাধক কহিতেছেন ? উত্তর, তাহা নহে, অর্থাৎ আমাকর্ত্ত্ক কোন শাস্ত্রে মুক্তিবিবয়ে কর্মসমূহ বিভার তুলাছরণে কবিত হয় নাই, তবে কেবল দৃ টাল্তফলে চম্রতুলা মুখ কথনের স্থায় সম কথিত হইয়াছে। বিবে-চনা করিয়া দেখ, জ্ঞান ও কর্ম এতত্ত্তয়ের বাৈক ও পিতৃলোক প্রাপ্তিরপ कनवुर श्रुवक श्रुवक द्रा ; विद्यावक: यञ्जामि कर्ममंकन वहनिश्व कर्ड्याडाकः चानिक्रभ चारुदिक ७ व्यविनिक्रभ वाङ् कांद्रकम्यूर-चाता माधिष रय, किन्ह তত্ত্বজ্ঞান কর্ম্বাদি কারকসমূহের বিপর্যায়ে সংসাধিত হয়েন, অর্থাৎ ভত্ত্ব-ख्लांब সাধন করিতে হইসে সর্বাত্তে নিঃসম্ম হইয়া কর্ত্তাদি <u>শভিমানকে</u> পরিভা'গ কবি ৃত হয়।। ২২ ।। (আ ∤্নিক ব্রহ্ম ছানির একথা স্বীকার करत्रन ना, इहाता मनवल हहेग्रा मगाजग्रदह " विशानरम आरमाम कर्तात श्चाच,, ट्रानकामि वाज्यस नहेश जारमाम श्रामाम कतिश थारकन। নিধুর টপ্পায় কি রস নাই ?!!)

সপ্রত্যবায়ে প্যথমিত্যনাপ্থথী
র্যস্ত প্রসিদ্ধানতুতত্ত্ব দর্শিনঃ।
তক্ষাত্ব বৈস্ত্যাজ্যমবিক্রিয়াঅভি
র্বিধানতঃ কর্ম বিধি প্রকাশিতং॥ ২০॥

বাদ বল এতজ্ঞপে বিভাব সহিত কর্মের সমহাভাব হউলেও বেদবিহিত কর্ম না করিলে যে প্রত্যায় হয় তৎপরিহারার্থেও কর্ম করা বিধেয়। উত্তর্ম ভাহা নহে, কিন্তু যে বাজ্জি আনাত্ম দেহাদিতে আমি বলিয়া অভিমান প্রকাশ করে সেই অজের সমৃদ্ধেই কর্মাকরণ-জন্ম বেদোক্ত প্রত্যায় হইয়া খাকে, তত্ত্বজ্ঞানিগণের সমৃদ্ধে নহে; ইহা শ্রুতি স্মৃতি পুরাণাদি সমৃদায় খাল্রে প্রকাশিত আছে। অজ্ঞব স্থূল মুন্তু শরীরাদিতে অহমারাদি, বিকাশ রশ্ব জ্ঞানিগণের নিজ্ঞা নৈমিজিকাদি কর্মসমূহ শাল্রোক্ড বিধানক্রমে সম্পূর্ণরূপে পরিস্তাগ করা বিধেয়॥ ২০ ॥

শ্রদ্ধান্থিত শুরু মসীতি বাক্যতো গুরোঃ প্রসাদাদপি শুদ্ধ মানসঃ। বিজ্ঞান্ন চৈকান্ধ্য মথান্মজীবয়োঃ সুখী ভবেন্মেরুরিবা প্রকল্পনঃ॥ ২৪॥ বিশুদ্ধাটিত শ্রেনাধিত ব্যক্তি পর্য়তবং ক্ষোন্তপৃষ্ঠা হইয়া প্রক্ল শুশ্রামনন্তর ভাঁহার, অনুগ্রহক্রমে তত্ত্বমস্থাদি মহাবাক্য •বিচারশ্বারা জীবা**ল্মার স**হিত •পরমাল্মার ঐক্যরূপ অপরোক্ষানুত্তবে স্থানন্দশ্বরূপ হয়েন।। ২৪।।

> আদৌ পদার্থাবগতির্হি কারনং বাক্যার্থ বিজ্ঞান বিশ্বে বিধানতঃ। তত্ত্বং পদার্থো পরমাত্মজীবকা বসীতি চৈকাত্ম্য মথানয়োর্ভবেৎ।। ২৫।।

মহাবাক্য বিচারদ্বারা যেরপে জীবাজাব সহিত প্রমাজার ঐক্য হয় অধুনা তাহা কহিতেছেন। আদে বেদান্তোক্ত বিধিদ্বীরা ত্রমিন বাক্যা-ন্তর্গত প্রক্রের অর্থ জানা কর্ত্তবা। কেননা সেই অর্থাবগতিই তত্ত্ব-মান বাক্যার্থ বোধের কারণস্বরূপ হয়। অতথ্র তাহা কহিতেছেন যে. তৎপদের অর্থ প্রমাজা ও ত্বং পর্টের অর্থ জীবাজা হয়েন। এবঞ্চ এই তৎ ও ত্বং পদার্থের যে ঐক্য অর্থাৎ প্রমাজার সহিত জীবাজার যে ঐক্য তাহাই অসি পদের অর্থ বটে। ২৫ ।।

প্রত্যক্ পরোক্ষাদি বিরোধমাত্মনো বিহার সংগৃহ তয়োশ্চিদাত্মতাং। সংশোধিতাং লক্ষণ যাচ লক্ষিতাং জ্ঞান্ত্রাস্থমাত্মান মথাদ্বরোভবেৎ।। ২৬॥

ষদি বল সর্বজ্ঞ পরমাত্মার দহিত অপ্পক্ত জীবাত্মার ঐক্য কি প্রকারে সম্ভব ইয়, অভএব তৎ ও ছং পদের বাচ্যার্থ পরিত্যার করিয়। লক্ষণান্তারা বেরপে ততুভয়ের ঐক্য দয়র হয় অখুনা তাহা কহিতেছেন। তৎ ও ছং পদার্থয়র প ঈয়র ও জীবের পরেক্ষত্ব সর্বজ্ঞ্ডাদি ও অপরোক্ষত্ব অপ্পজ্জভাদিদ্ধপ পরস্পার বিক্লাংশ পরিত্যার্গপূর্বকে যুক্তিভারা স্কুল শরীরাদি
হইতে পরোক্ত প্রকারে সম্যাগচারিক গুবং কবিত লক্ষণাভারা লক্ষিত সেই
তৎ ও ছুং পদার্থজ্ঞ ঈয়র ও জীবের অবিরক্ষাংশয়রপ চিদ্ধাবক ( চৈতজ্ঞয়রপুকে ) গ্রহণ করিয়া ব্রক্ষকে নিজ য়য়প জান করিলেই ঐক্য ছইবেক ।। ২৬ ।।

একাত্মকত্বা জ্জহতী ন সম্ভবে তথা জহলকণতা বিরোধত:। সোহয়ং পদার্থাবিব ভাগলকণা যুজ্যেত তত্ত্বং পদযোরদোষত:॥ ২৭।

পুর্ব্বাল্লোকে লকণাদ্বারা যে ভং ও ত্বং পদার্থের কেবল চিক্রপতা গ্রহণ করিবার বিষয় কবিত হইয়াছে তাহ' কি জহৎস্বার্থ লক্ষ্ণা, কি অজহৎস্বার্থ লক্ষ্ণা, অথবা ভাগলক্ষ্ণাক্রমে বটে ? এডক্রপে তিন প্রকার বিকল্প করিয়া কহিতেছের যে, তৎ ও ত্বং পদার্থের চিদংশের একরপতা হেতৃক অহৎসার্থ লক্ষ্ম সম্ভাবিত নহে। কেননা বাক্যার্থ পরিত্যাগ করিয়া তৎসপদ্ধীয় অন্ত অর্থ গ্রহণ করাকে ভুহুৎস্থার্থ লক্ষণা বলে। যথা—'' গঙ্গায় গোপ বসতি করে ,, এই লৌলিক বাক্যে গ্রহা এবং গোপ এততুভয়ের আধার আধের युक्त वाकार्रार्थंत विद्रांध थाकार्ड भना भरकत अर्थ (य जनश्रवाह डाहा পরিত্যার করিয়া লক্ষণাহার গঙ্গা সম্বন্ধীয় তীর অর্থ করা বুক্তিসিদ্ধ হেতুক ৷ যে প্রকার জহৎস্বার্থ লক্ষ্ণ সঙ্গত হয়, তদ্রপ তত্ত্বসি বাক্ষে তপ্রস্তৃক ও জীতাকীয়ালি কিশিষ্ট চৈতভান্তয়ের ঐকাত্ত্ররূপ কাক্যার্থের একংংশে ( অপ্র-ক্তাক ও প্রস্তাকাংশে ) বিরোধ গা কলেও অবিরুদ্ধ টেতভাগ্ররণ অভা অং-শকে পরিক্রাগ ক'রয়া তৎসম্বন্ধীয় অস্তার্থ গ্রহণ ক'রতে হয় না বলিয়া জহৎ-স্থার্থ লক্ষণ সঙ্গত হইতে পারে না। অপিচ অপ্রক্রাফন্ত ও প্রক্রাক্ষ বিশিষ্ট চৈতত্ত্যের ঐকাতার বিরোধ হেতুক অত্তর্যার্থ লক্ষণাও সম্রাবিত নহে। কেননা বাকার্থি পরি গ্রার না করিয়া তৎসম্বন্ধীয় অন্তার্থ গ্রহণ कदारिक व्यवहरमार्थ नक्ता करह। यथा—" त्रक्तर्ग नमन करिएक ;; এই লৌ কক বাকো অচেতন রক্তবর্ণের গমনরূপ বাক্যার্থের বিরোধ খা-क्षाट्ठ दक्किम अस्मित अर्थ अतिकार्श मा कित्रशां अनकर्गा क्राम तक्कार्य असा-' দির গমন অর্থ করা যুক্তিযুক্ত হেতুক যে প্রকার অভৎসার্থ লক্ষণা সমত হয়, তদ্ৰণ তত্ত্বমূদ্ৰ বাকো অপ্ৰস্তুক্ষত্ব ও প্ৰত্যুক্ষত্বানি বিশিষ্ট চতপ্ৰেৱ ঐক্য-রূপ বাকার্থের বিরোধত্ত্ক বিরুদ্ধাংশ পরিত্যাগ না করিয়া তৎসম্বন্ধীয় (রক্তবের্ণ অবাদির স্থায়) অন্য কোন এর্থ উপদক্ষিত ইইলেও সেই বিরোধ ৰৰ্দ্ধান থাকাতে অফ্হৎবাৰ্থ লক্ষ্যাও সঙ্গত হটাত পাৱে ন'। কিন্তু েমোরং ,, পদার্শ্বের জায় তৎ ও ছং পদের ঐকাত' ভাগসক্ষণাযুক্ত হয়, ইহাতে কোন প্রকার দোব নাই। কেননা বাকাণর্থের একদেশ পরি তার अविका व्यक्त अवस्था अस्य करोटकरे छात्रगळना करा वाता। वथा, ' (मह क्षिक्ष खद्भाग वाका विश्व अर्ला दिस्ताधरह पूर्व त्म के विक्रका अर्म स्व शूर्व-

কাল ও এতৎকাল তাহ। পরিত্যাগ করিয়া যে প্রকার অবিরুদ্ধ দেবদন্তাংশ
মাত্রকে গ্রহণ করা যায়, তদ্রেপ তত্ত্বসি বাকেয় অপ্রত্যুক্ত ও প্রত্যুক্ত তালি বিশিষ্ট চৈতত্ত্বের ঐক্যভা বিষয়ক বিরোধহেতুক সেই বিরুদ্ধাংশ যে অপ্রত্যক্ত্ব ও প্রত্যুক্ত্ব তালা পরিত্যাগ করিয়া অবিরুদ্ধাংশ অথও চৈতত্য মাত্রকে
গ্রহণ করিন্দ্রক।। ২৭ ।।

রসাদি পঞ্চীকৃতভূত সম্ভবং ভোগালয়ং জঃখ সুখাদি কর্মাণাং। শ্রীর মাদ্যন্ত বদাদি কর্মজং মায়াময়ং স্থূল মুপাধি মাত্মনঃ ॥ ধ৮॥

সম্প্রতি সূল স্ক্রা শরীরাদি হইতে আত্মার বিবেচনক্রিম ও তদ্বিবেকের কল দেখাইবার নিমিন্ত আত্মার উপাধিসকল বর্ণনা করিতেছেন। পঞ্চীকৃত অর্থাৎ এক এক ভূত প্রত্যেক পঞ্চভূতের শুণযুক্ত এবমূত ক্ষিতি অপ তেজঃ মক্রং ব্যোম নামক এই পঞ্চভূতের কার্যা ও সুখতঃখাদির কার্ণস্বরূপ কর্মান্ত সমূহের ভোগের আত্মের ও প্রারদ্ধ কর্মজাত এবং উৎপক্তি নাশবিশিষ্ট অথচ পরম্পরাক্রনে মায়ার বিকারস্বরূপ যে এই অনুময় শরীর, জানিগণ ইহাকে আত্মার স্কুল উপাধি বনিয়া জানেন।। ২৮।।

সুক্ষাং মনোবৃদ্ধি দশেক্সিরৈযুর্তং প্রানৈরপঞ্চাকৃত ভূত মন্তবং। ভোক্তঃ সুখাদেরপি সাধনং ভবে চ্ছরীর মন্য দ্বিদ্বাত্মধাবৃধাঃ॥ ২১॥

এবঞ্চ অপঞ্চীকৃত আকাশাদি পঞ্চত হইতে উৎপন্ন ইইয়াছে যে মন
ও বৃদ্ধি এবং ক্ষাত্র ত্ব চ্ছু জিহ্বা প্রাণ এই পঞ্চ জানেশিয় ও হস্ত পদ
আক্স, এই লিক এই পঞ্চ কর্মে ক্রিণ ও প্রাণ অপান বানে উদান সমান এই
পঞ্চ প্রাণ সাকলে এই সপ্তদশংবয়বযুক্ত অপদ স্কুল শরীর হইতে তিন যে
এই লিক্দেই ইনি অধিবানের সহি ভ ভিলাভাসস্করণ হোজার সূপ তুঃখাদি
অনুভবে সাধনস্বরূপ হয়েন, জানিগ্ল ইহাঁকে আত্মার স্থ্য শরীর বিলয়া
ক্লানেন। ইতি প্রাকার্থ। প্রাপ্তক মন আদির বিশেষ এই যে, আক্যাশাদি স্বান্ধ্র পঞ্চতুতের সন্ত্র্যণ সমষ্টি হইতে অন্তঃকরণ উৎপন্ন হয়, সেই অন্তঃ-

কর্ণ রভিভেদে ছই প্রকার, মন এবং বুদ্ধি। অন্তঃকরণের সংশার্থাক বৃভিকে মনঃ বলা যায় এবং নিশ্বুয়া এক রভি বুদ্ধি বলিয়া কথিত হয়। অপিচ
আকাশের সন্ত্রণ হইতে শ্রোত্র ইঞ্জিয়, বায়র সন্ত্রণ হইতে দ্বক্ ইফ্রিয়,
তেজের সন্ত্রণ হইতে চক্ষ্ণ ইঞ্জিয়, জলের সন্ত্রণ হইতে জ্বিল্লা ইফ্রিয় এবং
পৃথিবীর সন্ত্রণ হইতে আনে শ্রেয় উৎপন্ন হয়। এবঞ্চ আকাশের রজোন্তণ
হইতে বাক্য ইঞ্রিয়, বায়ুর রজোন্তণ হইতে হস্ত ইক্রিয়, তেজের রজোন্তণ
হইতে পদ ইফ্রিয়, জলের রজোন্তণ হইতে পায়ু ইফ্রিয় এবং পৃথিবীর রজোন্তণ
হইতে উপস্থ ইক্রিয় উৎপন্ন হয়য়াছে। এবং প্রেরিলিভি সমুদায় পঞ্চত্তের
রজোন্তণ সমন্তি হইতে প্রাণ উৎপন্ন হয়, সেই প্রাণ রভিভেদে পাঁচ প্রকার,
অর্থাৎ নাসিকান্তিত বায়ুর নাম প্রাণ, পায়ুতে 'স্তুত বায়ুর নাম অপান, উদরস্থ
তব্যের পরিপাককারি বায়ুর নাম স্থান, কণ্ডস্থিত বায়ুর নাম উদান এবং
সমস্ত শারীরব্যাপি বায়ুর নাম ব্যান।। ২১।।

ভানাল্য নির্বাচ্য মপীই কারণং
নারা প্রধানস্ক পরং শরীরকং।
উপাধি ভেদান্ত যতঃ পৃথক্তিতং
স্বান্ধানমান্ত্রন্য বধারয়েৎ ক্রমাৎ।। ৩০।

অপিচ এই জীবন্ধিয়ে প্রবাহরণে আদিরহিত ও প্রতাক্ষ প্রমাণসিদ্ধ বন্ধর স্থায় ইছা এইরপ বটে বলিয়া নির্কাচন করণাশকা এবং স্থুল সূত্র্ শরীরা দ হইতে ভিন্ন যে মায়া জ্ঞানিগণ তাহাকে কারণ শরীর বলিয়া আননন। ফলভঃ যে হেতৃক স্থূল সূত্র্য কারণ শরীরস্বরণ উপাধিত্রয় হইতে কুটস্থস্বরপ ব্রহ্ম পৃথকস্থিত হয়েন অভাব ব্রহ্মস্বরণ আত্মাকে মুঞ্জাভূণ হইতে ঈ্যাকণকে পৃথক করার স্থান্ম ক্রমে ক্রমে স্থূল ক্ষ্ম শরীরাদি হইতে দাবধানে পৃথক করিয়া জানিব্রু। ৩০।।

> কোষেরু প**্রে**ষপি তত্তদাক্তি র্কিভাতি সঙ্গাৎ কটিকোপলো যথা। অসঙ্গ ৰূপোহয়মজোয়তোদ্বরো বিজ্ঞায়তেব্দিরভিতো বিচারিতে॥ ৩১॥

ুবে প্রকার অৱস্থভাব ক্ষটিক নীগ পীত লোহিতানি বর্ণবিশিষ্ট ত্রেতার্ সন্মিকটে থাক্সিলে তম্বৎ ত্রেতার নীলতাদি বর্ণ ধারণ করে তদ্রপ আআ নিরাকার ধীমরহিত অদ্বিতীয় এবং অসম হইয়াও অনুময়াদি পঞ্কোষ সংসর্গ থাকাত্তেতু সেই সেই কোষাদির ধর্ম তাঁহাতে আরোগিত হয়, কিন্তু অনুময়াদি পঞ্চ কোষ লইয়া বিচার করিলে আঝা সর্ত্রভাবে জ্ঞানের বিষয় হয়েন। ইতি প্লোকার্ছ। পঞ্চকোষের নাম যথা—অনুময়কোষ প্রাণ-ময়কোষ মলোময়কোষ বিজ্ঞানময়কোষ ও আনন্দময়কোষ। এতলাখে এই স্তুল শরীরতে অনুময়কোষ বলা যায় ু এই অনুময় কোষে সংসর্গ থাকা-হেতু আমি স্পূল আমি কৃশ আমি দীর্ঘ ইত্যাদি দেহধর্ম আত্মাতে আরো-পিত হইয়া থাকে। দেহেন্দ্রিয়াদির চেফাসাধন প্রাণাদি পঞ্চ বায়ু হস্তাদি পঞ্ কর্মেন্সিয়ের সহিত প্রাণময়কোষ বলিয়া কথিত হয়। এই প্রাণময় কোষে সংসর্গ থাকাছে হু আমি কুদিত আমি পিপাসিত এতক্রণ প্রান্থর্ম আআতে আরোপিত হইয়া থাকে। , শ্রোত্রাদি পঞ্চ জ্ঞানেক্সিয়ের সহিত মনকে মনোময়কোৰ বলা ধায়! এই মনোময় কোষে সংসগ থাকাছেত অসান্দিক্ষ আত্মাসংশয়বিশিষ্ঠ হয়েন। এবঞ্জ ঐ পঞ্চ স্কোনেশ্রিয়ের সহিত বুদ্ধি বিজ্ঞানময়কে ব বলিয়া অভিহিত হয়। এই বিজ্ঞানময় কোষে সংসগ্ৰ থাক হেতু আমি কর্ত্তা আমি ভোক্তা ইক্তাদিরপ বুদ্ধিধর্ম আত্মাতে আরো-পিত হইয়া থাকে। অপিচ আনন্দনয়কোষ কারণ-শরীর, (অবিদ্যা) এতদ্বারা দামান্য প্রিয়মোদ হিত আত্মাতে প্রিয়মোদ বিশিকতা আরো-পিতা হইয়া থাকে। এতৎ পঞ্চকোষ হইতে আত্মাকে পৃথক করনের প্র-কার এই যে, এতৎ স্থূলদেহরূপ এরময়কোষ আত্মা নহে, যেহেতু'এতদ্দেহ-হউতে, যৎকালে আত্মতত্ত্বের অবস্তি হয় তৎকালে দেহের অ২ও করেয়ব সত্ত্বেও চৈতভাত্মভব থাকে না। এবং প্রাণময় কেবিও আত্মানহে যেহেডু তাহা গায়ুবিকারমাত্র, সূতরাং জয় পদার্থ। এবং মনোময়কোষও আখা নহে থেহেতু কাম ক্রোধাদি রভিদারা ক্ষণে ক্ষণে তাহার বিকার উপস্থিত হয়। এবং বিজ্ঞানময়কোষও আত্মা নহে, যেংগ্রুতাহা মুধুপ্তিকালে স্ব-কীয় কার ীভূত অধিভাতে সানুহটয় থাকে। এবঞ্আনন্দনয়কোবও আ আ নহেন, যেহেতুত হা সমাধিতে লয় প্রাপ্ত ২য়। এতজ্ঞ পে পঞ্চোষ হইতে আত্মাকে পৃথক করিতে পারিলেই তিনি জ্ঞানের বিষয় হয়েন। ৩১।

> বুদ্ধে স্ত্রিধার্ত্তিরপীহ দৃশ্যতে স্বপ্রাদি ভেদেন গুণ ত্রয়াত্মনঃ। অন্যোন্যভোস্মিন্ ব্যভিচারভোম্ধা নিত্যে পরে ব্রহ্মণি কেবলেশিবে।। ৩২ ।।

শ্রুপিচ ভারতে স্বপ্ন সুষ্থি প্রতিদে আত্মার যে তিন প্রকার ৪০ দৃষ্ঠ হয় তাহাও বুদ্ধির তিন প্রকার রভিদাত্ত, আত্মার ৪০ দৃহে; কেননা অক্তা-

ভাঙা বাভিচারহেতু জাত্রাৎ স্থা মুবুঝাদি অবস্থাত্তর নিতা শুলা মজনস্বরূপ পরব্রেলা নিথারেপে প্রকাশ পায়। অর্থাৎ জাত্রাৎ স্থা মুবুঞ্জ প্রভৃতি সকল, অবস্থাতেই আলো যেপ্রকার সমানভাবে বর্ত্ত্বান আছেন, জাত্রদাদি অবস্থাত্তর সোলা হায়ী নহে। বিবেচনা করিয়া দেখা জাত্রাববস্থায় স্থা ও সুবুপ্তি নাই; স্থাবস্থায় জাত্রাৎ ও সুবুপ্তি নাই এবং সুবুপ্তিকালে জাত্রাৎ ও স্বর্থ এত তুল্লয়, অবস্থাও থাকে না; মুভারাং এই তিন অবস্থার পরস্পার বাভিচার দৃষ্ট ইতেছে।। ৩২ ।।

দেগেন্দ্রির প্রাণ মন শ্চিদাত্মনাং ।
সঞ্জাদজন্তাৎ পরিবর্ত্ততে ধিয়ঃ।
রুত্তিস্তমোমূলতরাক্ত লক্ষণা
যাবস্তবেক্তাবদমৌ ভবেস্তবঃ।। ৩৩॥

যদি বল জড়স্বরূপ: বুজিরজির ক্ষণে ক্ষণে পরিণতি কি প্রকারে হয়, ভজ্জতা কহিতেছেন যে, দেই ইজিয় প্রাণাধান ও চিদাস্থার নিরস্তর একত্র অবস্থানহে কুক অস্তঃকরণের ইজি পরিবর্তিত হয় এবং দেই অস্তঃকরণের ইজি তমোগুণের কার্যাক্রমে যদবধি অজ্ঞস্বরূপা থাকে ভদবধি জীবের সংসার্ভ থাকে।। ৩২ ।।

নেতি প্রমাণেন নিরাক্তাখিলো হৃদাসমাস্থাদিত চিদ্ঘনামৃতঃ। ত্যক্তেদশেষং কুগদান্তসন্তসং পীদ্বা যথানঃ প্রকাহাতি তৎফলং॥ ৩৪॥

যদি বল দেই সংসার কি প্রকারে পরিত্যাপ করিবেক, ডক্কল্য কহি-তেছেন বে, ইহা আত্মানহে ইহা আত্মানহে এত দ্রুপে সমস্ত জগৎ শিরা-লকারি জ্ঞানি ব্যক্তি বিশুদ্ধ অন্তঃকরণছারা চিচ্ছনেম্বরপ অমৃত আয়াদনকারী হইয় সত্ত্বাধ্বরপ আনন্দরস প্রাপ্ত হণ্ডত সমস্ত নামরপাত্মক জগৎকে মিখা। শ্লানিয়া দেই ভাবে পরিত্যাগ করিবেক, যে প্রকার সর্বসাধারণ লোচক জ্ঞানীরাদি ফলের রুস পান ক্রিয়া অসার ফলকে পরিত্যাগ করে।। ০৪।।

#### রাষ্ণীতা।

কদাচিদাত্মা ন মৃতো ন জায়তে নক্ষীয়তে নাপি বিবৰ্দ্ধতেইমরঃ। নিরস্ত দর্কাতিশয়ঃ সুখাত্মকঃ স্বয়ংপ্রভঃ দর্কাগতোইয়মন্বয়ঃ।। ৩৫।।

এই আখ্মা কদাচিৎ জাত অথবা মৃত হয়েন না এবং তাঁহার ক্ষয় নাই, তিনি বর্জনানও হয়েন না, সুতরাং এতদ্বারা তাঁহার " জন্ম, জনানন্তর বিভাষানতা, রজি, পরিণাম, অপক্ষয় ও বিনাশ, এই বড্বিকার নিরস্ত ইইল। ফলত এই আখ্মা অতিশয় সুখাঅক ও প্রয়ং প্রকাশস্বরপ এবং সর্ববি-গত ও অদ্বিতীয় হয়েন।। ৩৫ ।।

> এবং বিধে জ্ঞানময়ে সুখাত্মকে কথং ভবো ছুঃখময়ঃ ,প্রতীয়তে। অজ্ঞানতোধ্যাসবশাৎ প্রকাশতে জ্ঞানে বিলীয়েত বিরোধতঃ ক্ষণাৎ।। ৩৬।।

যদি বল এবমু ত সচিদানন্দস্বরূপ আত্মাতে ছংখময় সংসার কি প্রকারে প্রতীতি হয় তজ্জন্ত কহিতেছেন যে, মুস্বরূপের অজ্ঞানহেতু পরোক্ত প্রকার অধ্যাসবশতঃ তুঃখময় সংসার প্রতীতি হয়; কিন্তু যে প্রকার স্বর্যোদয় হইবা মাত্রে অন্ধকার বিনষ্ট হয় তক্রগ তত্ত্বজ্ঞান হইবামাত্রে পরস্পর বিরোধ হেতু পু অজ্ঞান তৎক্ষণাৎ পূর্ফোক্ত জ্ঞানে বিলীন হইয়। যায়।। ৩৬ ।।

যদক্ষদক্ষত্র বিভাব্যতে জন।
দধ্যাসমিত্যাত্তরমুং বিপশ্চিত্ত্ব।
অসর্পভূতেহহি বিভাবনং যথা
ক্রেজ্বাদিকে তলদপীশ্বরে জগৎ।। ৩৭।।

ষে অধ্যাসজ্ঞ জীবের সংসার ভান হয় অধুনা সৈই অধ্যাসের স্বর্প কহিতেছেনু। পণ্ডিতেরী কংইন এক বস্তুতে অস্ত বস্তুর যে ভান হয় ভাহার নাম অধ্যাস। অভএব যে প্রকার রক্ষ্ম আদি বস্তুতে সর্প বলিয়া ভান হয় সেই প্রকার অজ্ঞানহেতু জগতের অধিষ্ঠানহরণ জগদীশরে জগৎ বলিয়া প্রতীতি হইয়া থাকে।। ৩৭ ।।

> বিকল্প মারারহিতে চিদাত্মকে ২হস্কার এষ প্রথমঃ প্রকল্পিতঃ। অধ্যাস এবাত্মনি সর্ব্যকারণং নিরাময়ে ব্রহ্মণি কেবলে পরে॥ ৩৮॥

বাস্তবিক সমস্ত বিকল্পের কারণীয়র প মায়ার সঙ্গরহিত চিদ্রাপ নির্ফিকোর অদ্বিতীয় ব্রহ্মপদার্থে এবং সমষ্টি অজ্ঞানোপহিত ঈশ্বর-চৈতন্তে এই অহ-কারশ্বরপ অধ্যাসই প্রথম কল্পিত হইয়া সমস্ত অগদধ্যাদের কারণস্বরূপ হয়েন।। ৩৮ ।।

> ইচ্ছাদিরাগাদি স্থখাদিধর্মকাঃ সদাধিয়ঃ সংসৃতি হেতবঃ পরে। যস্মাৎ সুষুণ্ডৌ তদভাবতঃ পরঃ সুখস্বৰূপেণ বিভাব্যতে হিনঃ॥ ৩৯॥

অপিচ ইচ্ছা উপেকা রাগ দ্বেষ ও মুখ জুঃখাদি ধর্মবিশিক্ট অন্তঃকরণের রম্ভি সমূহ হইতে আত্মা ভিন্ন হইলেও সেই সমন্তই সর্কাণ আত্মার স্বরূপে সংসারের হেতুসরপ হয়। কেননা ছাগ্রং ও স্বপ্ন এতজুভয় অবস্থাতে অন্তঃকরণের বিভামানত। প্রাযুক্ত, বাগ ইচ্ছা মুখ জুঃখ প্রভৃতি সকলই খাকে, কিন্তু মুযুপ্তি কালে জীবের অন্তঃকরণ স্বীয় কারণে লয় প্রাপ্ত হইলে প্রতাবিত রাগ ছেবাদি কিছুমাত্র থাকে না, বরং তৎকালে প্রস্বরূপ নাক্ষিটেতভা স্বস্কর্প আনন্দমাত্ররূপে অনুভূত হয়েন না, অতএব রাগ ছেবাদিকে অন্তঃকরণের রম্ভি বলিয়া জানিখেন আত্মার এণ নহেণ ফলতঃ যেহে হুলু বৃদ্ধি হইতে উবিত হইলে আমি মুখে নিজিত ছিলাম ইহা সকল লোকের কাইনগে স্বরুণ হয়, রাগ ছেবাদির থাকা কিছুমাত্র স্বরুণ হয় না, অতএব অন্তঃকরণে স্বরুণ হয়, রাগ ছেবাদির থাকা কিছুমাত্র স্বরুণ হয় না, প্রত্থব অন্তঃকরণের সত্ত্বা ও অস ব্রাহার। সংসারেরও সত্ত্বা অসব্বা, নিজি-ছেতুক সংসারের অন্তঃকরণমূলত্ব সর্কাতোভাবে সিদ্ধ হইল।। ৩১ ॥

শ্বনান্ত বিজ্ঞোভববুদ্ধিবিম্বিতে।
জীবঃ প্রকাশোহয় মিতীর্যাতে চিতঃ।
জাআ ধিয়ঃ সাক্ষিতয়াপৃথক্সিতো
বুদ্ধা পরিচ্ছিন্ন পরঃ স এবহি।। ৪০।।

অনাদিয়রপ অবিভাকার্য্য বুদ্ধিতে প্রতিবিয়িত চিদ্রাপ আত্মার বে চিদংশ তিনিই হইলোক গরলোকে সুথদুংথ ভোগশালী জীব বলিয়া কথিত হয়েন। এবং যিনি আত্মা তিনি অন্তঃকরনের সাক্ষিরণে পৃথকস্থিত হয়েন। আর ঐ আত্মা অন্তঃকরণ দ্বারা পরিচ্ছেদশৃত্য হইলেই গর শ্বন্ধের বাচ্য হয়েন।। ৪০ ।।

> চিদ্বিসাক্ষ্যাঅধিয়াং প্রসক্ত স্তেকত্রবাসাদনলাক্ত লৌহবৎ। অক্ষোন্য মধ্যাসবশাৎ প্রতীয়তে জড়াজড়ব্রু চিদাঅচেত্সোঃ।। ৪১॥

চিদাভাস সাক্ষিতিতক্ত ও অন্তঃকরন এই তিনের প্রসক্ষরে একত্র-বাস প্রযুক্ত অনলাক্ত লোহের ক্যায় পরস্পার অধ্যাসবশতঃ চিদাভাস ও সাক্ষি চৈতক্তের জড়াজড়ত্ব প্রতীতি হইয়া থাকে। অর্থাৎ যে প্রকার অনলাক্ত লোহে অগ্নির দৌহবৎ স্থূলত্বাদি এবং লোহের অগ্নিবৎ দাহিকাশক্তি প্রতীতি হইয়া থাকে তদ্রুপ চিদাভাস সাক্ষিতিতন্য ও অন্তঃকরণের একত্র বাস প্রযুক্ত পরস্পার অধ্যাসবশতঃ চিদাভাস ও সাক্ষিতিতন্য এতত্বভয়ের জড়াজড়ত্ব প্রতীতি হয়। চিদ্যাভাস ও সাক্ষিতিতন্য এতত্বভয়েই বিশুদ্ধ চৈতন্য মাত্র, তবে কেবল অন্তঃকরণের জড়ত্ব দাইয়া তহুভয়ের ক্ষুড়াজড়ত্ব প্রতীতি হইয়া থাকে।। ১৪১ ॥

•গুরো: দকাশাদপি বেদবাক্যতঃ
দংশ্বাত বিষ্ঠানুভবো নিরীক্ষা তৃং।
স্বাত্মাননাআন্ত মুপাধিবৰ্জ্জিতং
তাজেদশেবং জ্ডমাল্মগোচরং॥ ৪২॥

যদি বদ সেই জড়ছের নির্ভি কি প্রকারে ইইতে পারে, এতএব কহি-তেছেন বে, তত্ত্বস্ক প্রস্নর বিকট বেদাস্থবাক্য শ্রবণ ও ভদর্থ মনন নিদি-খ্যাসনের ছারা যে ব্যক্তির অনুভবর্ত্বরূপ তত্ত্বজান জন্মিরাছে তিনি জ্যান চন্দুর্দ্ধারা আপন আত্মাতে সেই পরমাত্মাকে দর্শন করিয়া আত্মতৈতন্যদারা প্রকাশিত বুদ্ধাদি সমুদায় জড় পদার্থকে মিখ্যা জানিয়া পরিত্যাগ করিন্বন্ন ।। ৪২।।

প্রকাশরপোহর মজোহরমন্ত্রঃ
সক্কবিভাতোহরমতীর নির্মালঃ।
বিশুদ্ধ বিজ্ঞানমধ্যো নিরামরঃ
দংপূর্ণ আনন্দমধ্যোহর মক্রিয়ঃ।। ৪৩ ॥

বুদ্ধাদি সমুদায় জড় পদার্থকৈ মিথা। জানিয়া পরিতাগি করিলে ডড়-জ্ঞানির যে প্রকার অনুভব হয় অধুনা তাহা ছুই লোকদারা কহিতেছেন। জামি প্রকাশস্বরূপ এবং জন্মরহিত ও অদ্বিতীয় এবং আমি অবিদ্যা বা তৎ কার্যাাদি স্বরূপ মালিনা রহিত অথচ স্বয়ং প্রকাশিত আছি। এবং আমি বিজ্জ বিজ্ঞানময় ও রোগাদি শৃত্য ও সর্বাত্তে পরিপূর্ণ আনন্দস্বরূপ ও নিজ্জিয়, অর্থাৎ আমার ইন্দ্রিয়াদি না থাকাতে আমি কোন কার্য্য করি না।। ৪০ ।।

> নদৈব মুক্তোহহমচিন্ত্য শক্তিমা নতীন্ত্রিয়জ্ঞান মবিক্রিয়াত্মকঃ। অনস্ত পারেঃহহ মহর্নিশং বুধৈ : বিভাবিভোহহং কদি বেদবাদিভিঃ॥ ৪৪ ॥

এবং প্রামি ভূত ভবিষাৎ বর্ত্তমান এতং কাসত্রয়ে মুক্তস্বরপ ও অচিন্তা শক্তিবিশিক্ট, চফুরাদি ইঞ্জিয়ের অগোচর জ্ঞানস্বরণ অগচ আমি কোন বস্তুদারা পরিণাম প্রাপ্ত হই সা। কিন্তু সর্বজন-সন্থন্ধে অনন্তাখ্যা যে মায়া আমি সেই মায়ার অতীত হইয়াও বেদবাদি জ্ঞানিগণ-কর্ত্ক দিবানিশি ইদয়পথে বিচিত্তিত হই।। ৪৪ ।।

#### রামগীতা ৷

এবং সদান্ত্রান মথগুডোতাতানা বিচার্য্যমাণস্থ বিশুদ্ধভাষনা । হস্তাদবিস্তা সচিবেণ কারকৈ রসায়ণং যদ্বতুপাসিতং রুজঃ ॥ ৪৫ ॥

ত বুজানির প্রাপ্তক্ত প্রকার ভাব উপস্থিত হইলে কি হয় ? এতদপেক্ষায় কহিতেছেন যে, এবস্প্রকারে অথণ্ডিতান্তঃকরণ-দ্বারা যিনি সর্ত্রদা আত্মাকে বিচার করেন, তাঁহার সেই বিশুদ্ধ ভাবনা দেহান্তর প্রাপক কর্মের সহিত্য সমস্ত অজ্ঞানকে সেই ভাবে অচিরে বিনম্ট করেন, যে প্রকার সেবিত রসাস্থিন নামক ঔষধি রোগ নিচয়কে অভিনয়ে হনন করিয়া থাকে ॥ ৪৫॥

বিবিক্ত আসীন উপারতেন্দ্রিরো। বিনির্জিতাআ বিমলাক্টরাশয়ঃ। বিভাবয়েদেক মনন্যসাধনো বিজ্ঞানদৃক্ কেবল আঅসংস্থিতঃ।। ৪৬॥

আ না যে প্রকারে তত্ত্বজান সাধনা করিতে হয় তাহা কহিতেছেন।
নিজ্জন প্রদেশে পদ্ম স্থান্তিক ভদ্র বা বারাসনাদি কোন প্রকার আসনে উপবেশন পূর্যক চক্ষুরাদি ইন্দ্রিয়গণকে স্বস্থ বিষয়হইতে নিরস্ত করিয়া রেচক
পূরক কৃষ্ণক স্বয়প প্রাণায়ামদ্বারা প্রাণাবায়ুকে দমন করত প্রথমতঃ বিশুদ্ধ
. চিত্ত হইবেন। ভদনস্তর অন্থ সাধন পরিক্যাগ পূর্যক সেই অনুভবাত্মক জ্ঞান
বিশিষ্ট ব্যক্তি কেবল সর্যব্যাপি একমাত্র আত্মাতে 'অবস্থিতি করিয়া তাহাকেই বিশেষরপ্রপেভাবনা করিবেন॥ ১৪৬ ॥

विश्वः यदम्जः शत्रमाञ्चान्द्रानः विलाशद्रमाञ्चान मर्खकातद्य । शूर्गिन्छमानस्य सद्याविष्ठंद्रं । न द्यमं वाश्चः नह किश्चिमस्तरः ॥ ८१ ॥

যদি বল দৈওঁশ্বরপ এই যে প্রপঞ্চ বিশ্ব ইহা বিভাষান থাকিতে অদৈত শ্বরণ আত্মভাবন। কি প্রকারে সম্ভব হইতে পারে ? তজ্জভা কহিছেছেন বে, পরিমাক্সপ্রকাশিত এই যে পরিচ্ছামান বিশ্ব, ইহাকে সমন্ত প্রপঞ্জের বিবর্জোপাদান কারণস্বরূপ আআ্তে লয় প্রাপ্ত করিবেক। স্বরূপের অপুরি-জ্যাগে যে কার্য্যাৎপন্ন করে ভাহাকে বিবর্জোপাদান কারণ কহা যায়, যে প্রকার ভ্রমন্থলে সর্পকার্য্যের প্রতি রক্জ্য; ভজ্ঞপ বিশ্বকার্য্যের প্রতি পর-মাআ। তদনস্তর হৈত বস্তর অভাবহেতৃক যথন তিনি পরিপুর্ণ চিস্থানন্দ-স্করেপ অবস্থিতি করিবেন তখন আর তাঁহার বাহাভান্তর বলিয়া কিছুমাত্র অনুভূত ইইবেক না।। ৪৭ ।।

পুর্বং সমাধে রথিলং বিচিন্তরে
দৌকার মাত্রং সচরাচরং জগৎ।
তদেব বাচ্যং প্রণবো হি বাচকো
বিভাবদ্রতেইজ্ঞান বশান্নবোধতঃ।। ৪৮॥

অধুন থেরপে পরমাত্মাকে ভাবনা, করিতে হয় তাহা বিস্তার করিয় কহিতেছেন। সমাধিসিদ্ধ ইইবার পুর্ফ্রে চরাচন্দ্রীত্মক এই অথিল জগৎকে ওহাররেগে ভাবনা করিবেক। কেননা যদবধি জীবের তত্ত্ত্ত্ত্বান না জন্মে ভদবধি অজ্ঞানবশত এই তগৎসমুদায় বাচ্য (এবং প্রাণবাধ্য ওঙ্কার তাহার বাচক বলিয়া প্রতীতি হয়; জ্ঞানসময়ে বাচ্য বাচকা দিরপে আর প্রভেদ থাকে না । ৪৮ ।।

অকারসংজ্ঞ: পুরুষোহি বিশ্বক উকারকভৈজস স্বর্গতে ক্রমাৎ। প্রাজ্ঞোমকার: পরিপঠ্যতেথিলৈ: সমাধিপুর্বাং নতুতত্ত্বতোভবেৎ।। ৪৯।।

সম্প্রতি অকার উকার মকারাত্মক প্রণবের অর্থ বিরতি করিতেত্নে। ওকারের অন্তর্গত যে অকার সেই অকারবাচ্য শরীরস্থ পুরুষই বিশ্ব বলিয়া কথিত হয়েন। অর্থাৎ হফ্রে শরীরাভিমান সত্ত্বে বাই স্কুল শরীরে অভিনান বাকাতে ঐ পুরুষ বিশ্ব নামে কথিত হয়েন। এবং প্রণবের দিতীয়ধূর্ণ যে উকার তিনিই তৈজ্ঞস, অর্থাৎ তেজোময় অন্তঃকরণোপহিতরপে বাই হফ্রেশরীরে অভিমান থাকাতে ঐ পুরুষই তৈজ্ঞস, নামে কথিত হয়েন। এবঞ্চ প্রণবের ভৃতীয়বর্ণ যে মকার তিনিই প্রাক্ত, অর্থাৎ একমাত্র অজান্তার প্রকাশক হইয়াও বাই কারণশরীরে অভিমান থাকাতে ঐ পুরুষই

প্রাক্ত নীমে কবিত হয়েন; ইহা বেদোক্ত ক্রমানুসারে সমস্ত পঞ্জিত কহিয়া থাকেন। কলতঃ জাগ্রহ ব্যপ্ত প্রভেদে জীবের যে এই তিন অবস্থা কথিত হইল তাহা সমাধিনিজ হইবার পুর্বে হৈছভান সময়ের অবস্থামাত্র, তত্ত্বজ্ঞান প্রকাশিত হইলে পর এতজ্ঞপ আর হৈত ভান, থাকে না।। ৪৯।।

বিশ্বং দ্বকারং পুরুষ্ণ বিলাপারে দুকরমধ্যে বহুধাব্যবস্থিতং । ততোমকারে প্রবিলাপ্য তৈজসং দ্বিতীয়বর্ণং প্রবাবস্থা চাস্তিমে ॥ ৫০॥

যেরপে লয় ভাবনা করিতে হয় অধুনা তাহা কহিতেছেন। সুলাদি শরীরাবস্থিত অকারাখ্য যে পুরুষ অর্থাৎ বিশ্ব, তাহাকে প্রণবের দ্বিতীয় বর্ণ উকারাখ্য তৈজনে বিশেষরপে লয় প্রাপ্ত করিবেক, অর্থাৎ স্থুল শরীরাভি মানি পুরুষকে স্ক্রাশরীরে বিলীন ভাবনা করিবেক। তদনন্তর প্রণবের দ্বিতীয়বর্ণ স্বরূপ উকারাখ্য তৈজনকৈ প্রীনবের চরমবর্ণ মকারে লয় প্রাপ্ত করিয়।। ৫০ ।।

মকারমপ্যাত্মনি চিন্তনৌপরে বিলাপয়েৎ প্রাজ্ঞমপীহ কারণং। নোহং পরং ব্রহ্ম সদা বিমুক্তব ভিজ্ঞানদৃঙ্মুক্ত উপাধিতো ২মলঃ।। ৫১॥

কারণশরীরাভিমানি মকারাখ্য প্রাজ্ঞকেও বিশুদ্ধ চৈতন্যস্ত্রপ আত্মাতে বিলীম ভাবনা করিবেক। তাহার প্র "আমিই সেই নিতা মুক্ত পরব্রহ্ম বটি,, এতক্রেপে সর্ব্ধা আপনাকে বিমুক্তবং ভাবনা করিতেং যখন তাহার অনুভবাত্মক জ্ঞান স্পাইরেপে প্রকাশিত হইবেক তথন ভিনি দ্বগাদি মুক্তা সংগ্রের ন্যায় স্থাল স্ক্রেকারণ শরীর্র্বণ উপীধিত্রয় হইতে মুক্ত হইয়া বিশুদ্ধ চৈতন্যস্ত্রপ ইইবেন।। ৫১ ।।

এবং পরিজ্ঞাত পরাঅভাবন:
স্থানন্দ্তুমা: পরিবিন্দ্ তাথিল:।
ভাত্তে স্ নিত্যাত্মসুখপ্রকাশক:
সাক্ষাদ্বিমৃত্তো২চলবারিসিন্ধুবৎ॥ ৫২।।

সম্প্রতি আত্মোপাসনার ফল কহিতেছেন। এবন্দ্রাকার আত্ম পরিচিন্তক ব্যক্তি সমত প্রপঞ্চ পদার্থ বিস্মৃত ইয়া নিজানন্দ্রারা পরিভৃত্ত হয়েন। তদনস্তর তিনি সাক্ষাৎ সতা স্বয়ং প্রকাশক আত্মনুথস্বরূপ হওত লয় বিক্ষেপ ক্ষায় রদার দ রূপ বিঘু চতুদীয় ইইতে বিশ্বন্ত ইয়া অচল বার্ণিরনিধির না।য় ক্ষোভরহিতরণে অবস্থিতি করেন। বিঘু চতুদীয়ের বিশেষ এই যে অখণ্ড ব্রহ্ম বস্ত্রকে অবলম্বন করিয়া অন্তঃকরণের নিজাবস্থাকে লয় বলা যায়। অথণ্ড ব্রহ্ম বস্তুকে অবলম্বন করিছে না পারিয়া অন্তঃকরণ রবিব গ্রাহ্ নক্ষত্রাদি অন্য বস্তুর অবলম্বনকে বিক্ষেপ কহে। লয় ও বিক্ষেপের গভাবে অন্তঃকরণ-রন্তির তার হবন হিন্দ্র তার হবন বিশ্বান্ধ করি তার ব্যক্তির তার হবন হিন্দ্র অথণ্ড ব্রহ্ম বস্তুরে যে অনবলম্বন ভাহাই ক্ষার বলিয়া কথিত হয়। এবং অথণ্ড ব্রহ্ম বস্তুকে অবলম্বন করিতে না পারিয়া বৃদ্ধির ভির স্থেম্বরূপ স্বিকল্পানন্দ্রকে ব্রহ্মানন্দ্র ভ্রেম আস্থাদন করাকেই রসায়াদ কহা যায়।। ৫২ ।।

এবং সদাভ্যস্তসর্মাধি ধোগিনো নির্ত্ত সর্কেন্তিরপোচর শুহি। বিনির্জিতা শেষরিপোরহং সদা দৃশ্যোভবেরং জিত্বভ্গুণাঅনঃ।। ৫০॥

এই প্রকারে নিরন্তর সমাধি অভ্যাসকারি যোগী বিষয়নির্ক্ত ব্যক্তির সম্বন্ধে আমি কাম ক্রোষ লোভ মোহাদি শক্রবিজয়ী ও ক্লুখা ভৃষ্ণা শোক মোহ জরা মৃহ্যুত্বরূপ যড়ুন্মী-জয়ী ও সচ্চিদানন্দ্ররূপ আত্মরূপে সর্ব্বদা অনুভূত হই।। ৫০।।

> ধ্যাহৈত্বমাত্মান মহর্নিশৃং মুনি স্তিষ্ঠেৎ সদামুক্ত সমস্ত বন্ধন:। প্রারন্ধমশ্বনভিমান বর্জ্জিতো ময়োবসাক্ষাৎ প্রবিলীয়তে ততঃ॥ ৫৪॥

মননশীৰ বৰ্মক্ত উক্ত প্ৰকারে অপরোক্তপে অনুভূত আতাকে ট্রুনা-নিশি,খানি করত কাম ক্রোখাদি সমুদায় হৃণয় গ্রান্থ ছেদন পুর্বাক জীবন জুক ইইয়া অবস্থিতি করেন ৷ জনবস্তর সেই অভিমানবক্তিক ব্যক্তি প্রাচিক করেন কল ভাগী করণানন্তর সাক্ষাৎ ব্রহ্মস্বরূপ আমাতেই লয় প্রাপ্ত হয়েন।।,৫৪।

আদৌচ মধ্যেচ তথৈবচান্ততো ভবং বিদিন্ধা ভয়শোক কারণং। হিন্ধা সমস্তং বিধিকাদচোদিতং ভজেৎ স্বমাত্মান মথা খিলাক্মনাং॥ ৫৫॥

অধুনা জীবন্দুক পুরুষের লক্ষ্য কহিতেছেন। সংসারকে আদি অন্ত মধ্যে সর্বপ্রেকার ভয়শোকের কার্য জানিয়া কর্মকাঞ্চীয় বিধিবোধিত সমন্ত কর্মমার্গকে পরিত্যাগ করত অথিল জীবের স্বর্গভূত আমাকেই স্বকীয় নিজ স্বরূপের সহিত অভেদজ্ঞানে ভাবনা করিবেন।। ৫৫ ।।

আত্মন্য ভেদেন বিভাবর্যমিদং
জানাত্য ভেদেন মুঁরাজ্মনস্তদা।
যথাজলং বারানিধৌ যথাপয়ঃ
কীরে বিশ্বজ্যোম্যনিলে যথানিলঃ।। ৫৬।। .

কেননা যখন তিনি এই সমস্ত জগৎকে আপন স্বরূপের সহিত অভেদরুপে ভাবনা করেন তখন যে প্রকার সমুদ্রে প্রবিষ্ট নদ্যাদির জল ও তুষো প্রক্রিপ্ত তুগা, ও মহাকাশে ঘটাকাশ ও মহাবায়ুতে ভন্তাদি যস্তোৎক্রিপ্ত বায়ু দৃশ্মিষ্ট হৃইয়া অভেদরূপে প্রতীতি হয় তক্রপ তিনি প্রমাত্মাস্বরূপ আমার সহিত আপন আত্মাকে অভেদরূপে জানিভে পারেন।। ৫৬ ।।

> ইঅং যদীকেত হি লোকসংস্থিতে। জগস্ম বৈবেতি বিভাবমেক্স নিঃ। নিরাক্তভাচ্ছ তি মুক্তিমানতো যথেক তেনা দিশি দিগ্ভমাদয়ঃ।। ৫৭ ।।

এরন্দ্রকারে দোকসমূহের মধ্যন্থিত মুনিপদরাচ্য দেই জ্ঞানি ব্যক্তি যন্তাপি এই জগৎকে দর্শন করেন তথাচ তিনি এই জগৎকে মিথা বলিয়া জানিতে পারেন। কেননা শ্রুতি যুক্তি প্রমানের দ্বারা বার্ধিতপ্রযুক্ত এই জুগৎ ভাঁহার নিকটে দেই ভাবে প্রকাশিত হয় যে প্রকার দৃষ্টিবিজ্ঞ নিমিন্ত চল্লে দ্বিচন্দ্র ভ্রম ও পূর্বাদি দিক্সমূহে দিগন্তর ভ্রম ও উদ্ধাদি দিক্সমূহে নীলবর্ণ কটাহ তুল্য বস্তু আকাশের আবরণরতে দৃষ্ট হইয়া থাকে \*।। ৫৭।।

> যাবন্ধপশ্যেদখিলং মদাত্মকং তাবস্মদারাধন তৎপারোভবেৎ। শ্রুদ্ধানুরভূার্জিত ভক্তিলক্ষণো যন্তদ্য দূশ্যেহ মহর্নিশং হৃদি॥ ৫৮॥

এবন্দ্রকার তত্ত্বজানের উপায়স্বরূপ বিচার ও উপাসনা কহিয়া অধুনা অন্তান্ত স্থসাধ্য ভিজিযোগ নামক নিগুঢ়োপায় কহিতেছেন। যদব্ধি সমন্ত জগৎকে আমার স্বরূপ দর্শন না করিবেক তদব্ধি সেই ভাব সিদ্ধার্থে তিনি ঈশ্বরস্বরূপ আমার আরাধনায় তৎপর হইবেন। কেমনা সেই সাধনে যে বাজি ছচ় বিশ্বাসী হইয়া ক্রন্দন হাসাঁ নর্জন ও গানাদিরূপা প্রেমলক্ষণা ভজিবিশিক্ট হয়েন আমি ভাহার অন্তঃকরণে জ্ঞানস্বরূপে দিবানিশি সাক্ষাহকৃত হই।। ৫৮ ।।

রহস্তমেতচ্ছু তি সারসংগ্রহং
মরা বিনিশ্চিত্য তবোদিতং প্রিরাৎ।
যন্ত্রে তদালোচয়তীহ বৃদ্ধিমান্
সমুচ্যতে পাতকরাশিভিঃ ক্ষণাৎ।। ৫০।।

় শ্রুতি সমূহের যে গারসংগ্রাহ তাহা অন্তান গোপনীয় হটলেও মৎকর্ত্ব বিনিশ্চিত হইয়া তোমার প্রিয়ন্ত্রহেতু কথিত হটল। ইহলোকে যে বুদ্ধিমান বাজ্জি এই শ্রুতিসারসংগ্রাহ আলোচনা করে সে বাজ্জি সমুদায় পাপরাশি হইতে তৎক্ষণাৎ বিমুক্ত হয়।। ৫৯।।

<sup>\*</sup> উদ্বাদি দিকসমূহে নীলবর্ণ, কটাই চুলা বস্তু আকালের আবরণরপে ষে দৃষ্ট হইয়া থাকে তাহা চৃষ্টি-বিভ্রমান্দমিন্ত নহে; সে কেবল বায়ুমিলিত জলীয় পরমাণুর এপমাত্র। জলের স্বাভাবিক রং নীলবর্ণ প্রভারিমন্ত সমূত্তের জলকে নীলবর্ণ, দেখিতে পাওয়া যায়, এবং উ্ৎকৃষ্ট পুষ্করিখীর স্থাঞীয় জলও ঈষমীলবর্ণ হইয়া থাকে।

ভাতর্যনীদং পরিদৃশ্যতে জগ আইয়ৈব দর্কাং পরিক্ষত্য চেত্রন। মন্তাবনা ভাবিত শুদ্ধ মানদঃ সুখী ভবানন্দময়োনিরাময়ঃ॥ ৬০॥

হে ভ্রাতর্পজ্ঞা। যদিও এই জগৎ স্পাট্টরেগে দৃষ্ট হইতেছে তথাচ এই সমুত্ত বস্তুকে মায়াময় মিথ্যা পদার্থ জানিয়া অন্তঃকরণ-দারা তত্তাবৎ পরি-জ্যাগ করত পরমাজাস্তরপ আমার ভাবনায় ভাবিত ও বিশুদ্ধ চিত্ত হইয়া সুখী ২ও এবং পুনঃ২ জন্মমরণা দিরপ রোগশ্ন্য হইয়া সচিদানন্দ্ররূপে অবস্থিতি কর।। ৬০।।

যঃ সেবতে মামগুণং গুণাৎ পরং কদা কদাবা যদি বা গুণাত্মকং। সোহং স্বপা,দাঞ্চিত রেণুভিঃ স্পূ শন্ পুণাতি লোক ত্রিতয়ং যথা রবিঃ।। ৬১।।

অধুনা জ্রীমতামচন্দ্র সীয় ভজের মহিমা কহিছেছেন। যে ভক্ত, ব্যক্তিনির্মালান্তঃকরণ ছারা আমাকে মায়াতীত ও সত্ত্বাদ্ধি গুণরহিত জানিয়া সেবাকরেন, অর্থাৎ আমিই সেই পরব্রক্ষরকাপ বটি এবমু তক্তমে অভেদরণে আমার ভজনা করেন, অথবা লীলাদি সময়ে আমাকে সত্ত্বপ্রধাত্মক জানিয়া উপাসনা করেন তিনি স্কীয় পদ্ধূলিছারা স্পর্শক্রিয়া সেইরণে ত্তিত্বনকৈ পবিত্র করেন যে প্রকার জনগণ সমৃদ্ধে স্থ্যদেব স্কীয় কিরণ পটল দ্বারা অন্ধকার নিরাশন ও উত্তাপ প্রদান করিয়া ত্তিত্বনকে পবিত্র করিয়া খেকন। ৬১ ।।

বিজ্ঞানমেত দখিল শ্রুতি সারমেকং বেদান্ত বেদ্য চরবেন মরৈবগীতং। যঃ শ্রদ্ধায়া,পরিপঠেদ্গুরুড্জিযুক্তো মজপুন্ধতি যদি মদ্ভুচনেষু ভক্তিঃ।। ৬২।।

সম্প্রতি এতদ্প্রত্থ পাঠের ফল কহিতেছেন। যাহার পাদপন্ম বেদান্তবেদ্রা এবসূতি আমা কর্মক কবিত সম্দায় প্রতিব সাবাংশস্ত্রপ এই যে বিজ্ঞান- জনক গীতা গ্রন্থ, ইহা যে বাজি শ্রেজাপুর্য্তক পাঠ করে সে ব্যক্তি শ্রন্থতিজ যুক্ত হইয়া তবেই আমায় প্রারপ্য প্রাপ্ত হয়; যভপি আমার বাকে। ত্বাহার দুয় বিশ্বাস থাকে।। ৬২।।

এই পর্যান্ত জীব্রক্ষাগুপুরাণীয় অধ্যাত্ম রামায়ণের উত্তরকাণ্ডের পঞ্চ মাখায়ে জীমজামগীতা নামক গ্রন্থ সমাপ্ত ইইল।।

জ্বীমক্রামগীতা নামক এই গ্রন্থানি আমরা জ্বীযুক্ত বাবু হিতলাল মিশ্র লোখামী মহাণয়ের কৃত হিতৈবিণী নান্নী চীকার ব্যাখ্যানুসারে ভাষান্তরিত করিকাম।

### জীবন্ম ক্রিগীভাগ

জীবমুক্তোচ যা মুক্তিঃ দা মুক্তিঃ পিগুপাতনে। যা মুক্তিঃ পিগুপাতেন সা মুক্তিঃ শ্নিশ্করে॥ ১॥

এক সময়ে এই পুণাভূমি ভারতবর্ষধধ্যে বৌদ্ধধ্যের অভিশন্ন প্রাত্তর্ভাব रुदेशिष्ट्रिम । मिहे वीक्रमणीयमश्चित्री मृतात्क आचा करिल, मुलद्रीर लाहाद দিগের মতে এই পাঞ্চভৌতিক দেহ পঞ্চতুতে লয় প্রাপ্ত হইলেই জীবের মুক্তি रव । यथा " मृजादार मुक्तितिष्ठ ,, जशीर जीत्तत त्मर विनामरे मुक्ति। मन्म ि रवीच धर्मावनिम्निमिश्तर अञ्चल मुक्ति नक्षाव अञ्चल प्राचाद्रवाशन পুর্বেক জীযুক্ত দত্তাত্ত্রেয় মহাপুরুষ জীবন্ম কির স্বরূপ লক্ষণ কহিতেছেন। যথা—হে প্রিয় শিবা! জীবন্ম জিতে যে মুজি কথিত হইমাছে তাহা যদি জীবের দেহনাশ হইলেই হয় বল তবে শুকর কুরুরাদির দেহ নাশ হইলে তাহারাও মুক্তিভাজন হইতে পারে। এদি বল তাইাই স্বীকার করি। ভাল; ভূমি বিবেচনা করিয়া দেখ, যুদি এতদ্রূপ নিশ্চিত থাকে যে জীবের দেহ নাশ্ হইলে মুক্তি হইবেই হইবে তাহার কোন সন্দেহ নাই, ভাহা হইলে এই বিশ্ব সংসারে কোন জীবেরই মুক্তি প্রাপ্তির ইচ্ছা থাকিতে পারে না ষেট্ছতুক কীট পতঙ্গাদি অভিশয় কুদ্র প্রাণিদিধেরও চরমে মুক্তি লাভের সমাবনা আছে; অধিকন্ত অযতু মুলভ বস্তুর প্রতি কে কোনকালে শ্রদ্ধা প্রকাশ করিয়া থাকে। অতএর হে প্রিয় শিষ্য! প্রাপ্তক্ত বৌদ্ধমত নিতান্ত অপ্রদেষ, আমি ভোমাকে ভীবন্ম ক্তির স্বরূপ লক্ষণ বিস্তার করিয়া কহিতেছি তুমি মনোযোগপুর্ম্বক শুবন কর। অনুমান করি এতদ্বারা তোমার বৌদ্ধমতের প্রতি অল্রদ্ধা ও যথার্থ মুক্তিপ্রাপ্তির কামনাও বলবতী হইতে পারিবেক।। ১

> জীবঃ শিবঃ দর্কমেব ভূতে ভূতে ব্যবস্থিতঃ। এবমেবাভি পশ্বস্থি জীবমুক্তঃ দ উচ্যতে।। •২'।।

এই যে জীব ইনিই শিবস্থরপ, যেহেতুক একমাত্র সর্বাংগি পরব্রক্ষ চৈতনাই সর্বাংদেহে স চিদানন্দরণে বিরাজিত আছেন। এড়জ্রপে যিনি সর্বার্ত্তে একমাত্র পর্নাআকে দর্শন করেন ভিনিই জীবলা জু বলিয়া কথিত হয়েন। অর্থাৎ যিনি কামাদি রিপুবুর্গকে পরালয়পুর্বাক হৃদয়প্রান্থি নাশ করিয়া জীবন্দ শাতেই সর্বায়াপি পরমাত্মাকে দর্শন করিয়াছেন তিনিই জীবলা জু বলিয়া ক্থিত হয়েন। শ্রীযুক্ত দক্তাত্রেয় মহাপুরুষ বৌদ্ধোক্ত মুক্তি লক্ষনৈর প্রতি দোষারোপন করিয়া পুর্বোক্ত স্নোক্ছার। মুক্তিস্থরপ কর্ণনে বে প্রক্রিয়া করিয়াছিলেন অধুনা তরিপরীতে জীবন্ধুজির নিক্ষণ কহিয়া প্রভিজ্ঞাপুরণ করিলেন। অর্থাৎ যিনি কীবদ্দশাতে মুক্তি প্রাপ্ত ইয়াছেন ভাঁহাকেই জীবন্ধুজ কহা যায়, এতছাকো মনুষ্যব্যতীত গুরু শান্তের অভাবে শুগান কুত্রাদির আর মুক্তি প্রাপ্তির সম্ভাবনা রহিল না। অধুনা পুর্কোজ্জ জীবন্ধুজির বিশেষং লক্ষণ একবিংশতি শ্লোকছারা শিষ্যকে স্পায়ুরুপে উপ-দেশ করিতেছেন।। ২ ।।

> এবং এন্দ্র জগৎ সর্ব্ব মথিলং ভাসতে রবিঃ। সংস্থিতং সর্ববভূতানাং জীবন্মুক্তঃ স উচ্যতে ॥ ৩ ॥

যে প্রকার সহস্রকিরণমালী দিবাকর স্থকীয় কিরণপটলদার। চরাচরময় এতদু ক্ষাপ্ত প্রকাশ করতঃ সর্প্রবাগীরূপে বিরাজিত আছেন তদ্ধপ গুদ্দ চৈতন্তস্বরূপ যে ব্রহ্ম তিনি নিখিল জীবচৈতন্তদার। সমুদায় ব্রহ্মাণ্ড প্রকাশ করতঃ সর্ব্বতে অবস্থিতি করিতেছেন; এবং প্রকার জ্ঞানবিশিষ্ট যে পুরুষ তিলিই জীবন্দাক্ত বলিয়া কথিত হয়েন।। ৩ ।।

> একধা বছধাচৈব দৃশ্যতে জ্লচম্প্রবং। আত্মজানী তথৈবৈকো জীবন্যুক্তঃ ন উচ্যতে।। ৪।।

যেগৰ একমাত্র সুধাকর নানা শরাবস্থিত জলমধ্যে প্রতিবিয়িত ইইয়া বহুধারণে ভাসমান হয় তক্রপ একমাত্র পরমাত্মা নানা জীবের বুজিবারিতে প্রতিবিয়িত ইইয়া নানা জীবরণে প্রকাশিত ইইতেছেন; এতক্রপ যাহার জ্ঞান আছে তিনিই জীবন্ধুক্ত বলিয়া কবিত হয়েন।। ৪ ।।

> দৰ্মভূতে স্থিতং ব্ৰহ্ম ভেদাভেদৌ ন বিষ্ণতে। একমেবাভি পশুস্তি জীবমাুক্তঃ দ উচ্যতে।। ৫॥

একমাত্র সচ্চিদানন্দ্ররপ ব্রহ্মপদার্থই সমুদার জীবের অন্তঃকরণে অন-.
'ছিতি করিতেছেম, কোন প্রকারে তাঁগার ভেদাভেদ নাই, অর্থাৎ জীবগণের দেহ ভিন্ন২ বটে কিন্তু আত্মা একমাত্র; এতদ্রুপে যিনি জ্ঞানচকুর্দারা, সেই একমাত্র ব্রহ্মপদার্থকে অবলোকন করেন তিনিই জীবদ্ধ ভ বলিয়া কথিত হয়েন।। ৫ ।।

তত্ত্বং ক্ষেত্র ব্যোমাতীতং খহং ক্ষেত্রক্ত উচ্যতে। অহং কর্ত্তা অহং ভোক্তা জীবৃন্মুক্তঃ স্ উচ্যতে ।১৬ ।।.

কিতি, অপ, তেয়ঃ, মরুৎ, ব্যোম এই পঞ্চূত্বিনির্মিত যে কৈত্র অর্থাৎ সুক্রু বা লিককেই, সেই লিকদেহকে যিনি জানেন ভিনিই ক্ষেত্রজ অর্থাৎ তিনিই অহং শন্ধবাচা জীবাত্মা বলিয়া কৰিত হয়েন; সেই অহং শন্ধবাচা জীবাত্মাই আমি কৰ্দ্ধা আমি ভোজা বলিয়া অভিমান প্ৰকাশ করে; কিন্তু আত্মা অহঙ্কার হইতে ভিন্ন ও আকাশপ্রভৃতি পঞ্চভূতের অতীত হয়েন। এতদ্ধাপ যিনি জ্ঞাত আছেন তিনিই জীবন্দুক্ত বলিয়া কথিত হয়েন।। ৬ ।।

> কর্মেন্দ্রিয় পরিত্যাগী ধ্যান ব্লর্জিত চেতসঃ। আত্মন্তানী তথৈবৈকো জীবন্মুক্তঃ দ উচ্যতে॥ ৭ ॥

ষিনি হস্তাদি পঞ্চ কর্ম্মেন্সিয়কে স্বীয়২ রক্তি হইতে নিরম্ভ করিয়া মনকৈ খ্যানা অনুষ্ঠান-হইতে বিরত করতঃ সেই আত্মা পদার্থকে জ্ঞাত হইয়াছেন তিনিই জীবন্ম জ বলিয়া কবিত হয়েন ।।

শরীরং কেবলং কর্ম শোকমোহাদি বর্জিতম্। শুভাশুভ পরিত্যাগী জীবন্মুক্তঃ দ উচ্যতে ॥ ৮॥

ষিনি সমন্ত কার্য্যে শোক মোহাদি রহিত ও শুস্তাশুভ ফল পরিস্তাগী ' হইয়া কেবল শরীর নির্দ্ধার্থ প্রবৃত্ত কর্মের অনুষ্ঠান করেন তিনিই জীব-মুক্ত বলিয়া কথিত হয়েন।। ৮ ।।

> কর্ম সর্বত্র আদিষ্টং ন জানামি চ কিঞ্চন। কর্মা ব্রহ্ম বিজানাতি জীবন্মুক্তঃ স উচ্যতে॥ ১॥

যিনি নানা শান্তাদিতে কথিত যে কর্মকাগুদি তাহার কিছুমাত্র জ্ঞাত থাকুন বা নাই থাকুন কিন্তু সমুদায় কর্মকেই ব্রহ্মস্বরূপ বলিয়া জানেন তিনিই জীবদ্মকু বলিয়া কথিত হয়েন।। ,৯ ।।

চিমারং ব্যাপিতং সর্ক মাকাশং জগ্দীশ্বরম্। \*
\*শংস্থিতং সর্কভূতানাং জীবমা ক্তঃ স উচ্যতে।। ১০।।

সমস্ত আকাশে পরিব্যাপ্ত বে তৈতেশুস্তরপ জগদীশ্বর তাঁহাকে বিনি সমু-দাগ্ন জীবের আত্মা বলিয়া জানিয়াছেন তিৰিই জীবন্দুক্ত অলিয়া কৰিত হয়েন।। ১০ু।।

> জনাদি বর্ত্তিভূতানাং জীবঃ শিবো ন হস্ততে।. নিবৈরঃ সর্বভূতানাং জীবন্মুক্তঃ স উচ্যতে॥ ১১॥

খিনি এই অনাদিবর্ত্তি (সমকালীন জাত) প্রাণিসমূহের জীবাঁআাকে শিবস্থরণ জানিয়া কদাঁচ কোন প্রানিকে আঘাত না করেন বরং লমুদায় জীবের পরমবান্ধন, তিনিই জীবন্মুক্ত বদিয়া কথিত হয়েন॥ ১১ ।।

> আত্মা গুৰুত্বং বিশ্বঞ্চ চিদাকাশো ন লিপ্যতে। গভাগতং দ্বয়োনান্তি জীবন্মুক্তঃ স উচ্যতে॥ ১২ ॥ -

, চিদাকাশ্বরণ আত্ম ও ব্রহ্মাণ্ড উত্যেই আমার গুরুও পদ্মপত্রস্থিত জন্মের স্থার পরস্পার নির্লিপ্ত হয়েন এবং ততুভয়ের যাতায়াতও নাই অর্থাৎ নির্লিপ্ত হুইলেও ক্ষিনকালে ততুভয়ের পার্থক্যের সম্ভাবদা নাই ইহা যিনি জ্ঞাত আহছেন তিনিই জীবন্মুক্ত বলিয়া কথিত হয়েন।। ১২ ।।

> গর্ভধ্যানেন পশ্যন্তি জ্ঞানিনাং মন উচ্যতে। নোহং মনো বিলীয়দ্তে জীবন্মুক্তঃ স উচ্যতে ॥ ১৩॥

অন্তর্ধ্যানদ্বার। জ্ঞানি দিগের দেইমধ্যে যে আত্ম দর্শন হয় তাহাকেই

•মন বা জীবাআ কহা যায়, সেই বায়ুস্দৃশ মন আকাশন্তরপ যে পরমাআতে

সর্প্রাপ্ত হয় সেই পরমাআই আমি এতক্রপ যিনি জানেন তিনিই জীব
শ্বন্ধ বলিয়া কথিত হয়েন।। ১৩:।।

' উদ্ধৃ ধ্যানেন পৃশ্যন্তি বিজ্ঞানং মন উচ্যতে। শৃষ্ঠং লয়ঞ্চ বিলয়ং জীবন্মুক্তঃ স উচ্যতে॥ ১৪॥

যিনি খ্যানদার। উদ্ধিন্দ্র করেন অর্থাৎ উদ্ভিন্তিত আকাশের ন্যায় পর-মাত্মাকে ভাবনা করেন তখন কাঁহার মনকে বিজ্ঞান কহা যায় এবং নেই মনঃ যাহার শৃত্যস্বরূপ হইয়া লয় বিলয় প্রাপ্ত হয় তিনিই ক্লীবন্ধ কুক বলিয়া ক্ষিত হয়েন।। ১৪ ।।

> অভ্যাদে রমতে শ্রিভাং মর্টনাধ্যান লয়ং গতং। বন্ধ মোক্ষ দ্বয়ং নান্তি জীবন্মুক্তঃ স উচ্যতে॥ ১৫ ॥

যিনি পুর্ব্বোক্ত প্রকার অভাানে দর্মদা রত<sup>্</sup>থাকিয়া খ্যানিদারা, মনকে একেবারে লয়পত করিয়াছেন,তাঁহার আর বন্ধ শোক্ষ নাই সূতরাং তিনিই জীবন্ধ ক্তিবলা ক্থিত হয়েন।। ৩৫

> একাকী রমতে নিত্যং সভাব গুণ বর্জিতং। ব্রহ্মজ্ঞান রসা স্বাদো জীবস্মুক্তঃ দ উচ্যতে॥ ১৬॥

যিনি বাভাবিক গুণবজ্জিত হইয়া ব্রক্ষজ্ঞানরপ রসামাদন করিবার নিমিক্ত সর্বদা একাকী অবস্থিতি করিতে ভাল বাদেন তিনিই জীবনা ভূ বৈলিয়া কবিত হয়েন।। ১৬ ।।

ি স্থাদি ধ্যানেন পশ্যতি প্রকাশং ক্রিয়তে মন:। · সোহং হংসেতি পশ্যতি জীবন্মুক্তঃ স উচ্যতে ॥ ১৭॥

, যিনি ধ্যানম্বারা জানিতে পারেন যে হৃদয়মধ্যে যে পর্মাত্মা মনকে প্রকাশ করিতেছেন আমিই দেই পর্মাত্মা হই; এতজ্ঞপে যিনি হৃদয়মধ্যে থাকিয়া অন্তর বাহ্সতিত পর্মাত্মাকে জ্ঞানচকুদ্বারা দর্শন করেন তিনিই জীবন্ধুক্ত বলিয়া কথিত হয়েন।। ১৭°।।

> শিব শক্তি মমাত্মানৌ পিণ্ডং ব্রহ্মাণ্ড মেবর। চিদাকাশং হৃদং সোহং জীবন্মুক্তঃ স উচ্যতে॥ ১৮॥

যাদৃশ শিব শক্তির এক আত্মা তাদৃশ আমার এই দেহ ও মন এক, পদার্থ, এবং এতৎ দেহমনোযুক্ত ক্ষুত্র ব্রহ্মাণ্ড ও বাহ্সিত রহন্ত ক্ষাণ্ড এত, তুভয়ও এক পদার্থ অতএব হৃদয়র প চিদাকাশমধ্যে আমিই সেই ব্রহ্মাণ্ডা-দিরপ পর্মাত্মা হই এতজ্ঞপে যিনি প্রমাত্মাকে জ্ঞাত আছেন তিনিই জীবনা কু বিদিয়া কথিত হয়েন।। ১৮ ।। -

জাগ্রৎ স্বপ্ন সূর্বপ্তিঞ্চ তুরীয়াবস্থিতং সদা। সোহং মনো বিলীয়েতে জীবস্মুক্তঃ স উচ্যতে ॥ ১৯॥

্যেহেতুক জাগ্রহ স্থপ ও সুষ্থি এই তিন অবস্থা মায়াদ্বারা সেই একমাত্র ব্রহ্মপদার্থে কৃম্পিত হয় কিন্তু আত্মা এই তিন অবস্থার অতীত হয়েন অত-এব আমিই সেই ব্রহ্মপদার্থ এতক্রপ যিনি জ্ঞাত হইয়া সর্ব্বদা আপন মনকে সেই ব্রহ্মপদার্থে লয় করিয়াছেন তিনিই জীবদ্মুক্ত বলিয়া কবিত হয়েন।। ১৯

> 'সোহং স্থিতং জ্ঞান মিদং স্থত্ত মভিত উত্তরং। সোহং ব্রহ্ম নিরাকারং জীবনা ক্তঃ স উচ্যতে N ২০।।

বিনি আমিই সেই জানস্বরূপ ব্রহ্মপদার্থে অবস্থিতি করিতেছি এডজ্রাপ জ্ঞানস্ত্রী অবল্যন করিয়া পশ্চাৎ আমিই সেই নিরাকার ব্রহ্মপদার্থ বিলয়া জানিয়াছেন তিনিই জীবন্মুক্ত বলিয়া কথিত হয়েন।। ২০ ॥ মন এব মনুষ্যাণাং ভেদাভেদস্ত কারণং। বিকম্পানৈব সংকশ্য জীবস্মুক্তঃ স উচ্যতে॥ ২১॥

একমাত্র মনই মনুষ্যগণের ভেদাভেদরণ দৈতজানের কারণ হুয় অতএব যাঁহার মনে সঙ্কপা বিকল্প নাই অর্থাৎ যিনি মনকে একেবারে ব্রহ্মপদার্থে লয় করিয়াছেন তিনিই জীবন্দু জ বর্লিয়া কথিত হয়েন।। ২১ ।।

> মন এব বিছঃ প্রাক্তা সিদ্ধাসিদ্ধান্ত এবচ। যদাদৃঢ়ং তদামোক্ষো জীবন্মুক্তঃ স উচ্যতে॥ ২২॥

পণ্ডিতলোক একমাত্র মনকেই সমুদায় শুভাশুভের কারণ বলিয়া জানি-বেন, কেননা জীবের মন যৎকালে সেই সচিদানন্দ্ররপ ব্রহ্মপদার্থে ছড়-রূপে অবস্থিতি করে তৎকালেই মোক্ষপাপ্তি হয় ইহা যিনি জ্ঞাত হইয়াছেন তিনিই জীবন্ধুক্ত বলিয়া কথিত হয়েন।। ২২ ।।

> যোগাভ্যাদি মনঃ শ্রেষ্ঠোহস্তস্ত্যাগী বহির্জড়ঃ। অন্তস্ত্যাগী বহিস্ত্যাগী জীবন্মুক্তঃ দ উচ্যতে॥ ২০॥

যোগাভাগি (পরমাঝাবস্থিত) মনই শ্রেষ্ঠ হয় কেনন। মন অন্তন্তাগী হইলেই বহির্তাগে জড়াকার হইয়া থাকে। অর্থাৎ জীবের মন যখন অন্তরে জগদীশ্বনিদ্যা পরিস্তাগপূর্ত্তক ঘট পট মঠাদি বাহ্য বস্তু চিন্তা করে তখন সেই মন আপনিই ঘটাদির আকার ধারণ করিয়া অজ্বপে পরিণ্ড হয়; কিন্তু যাহার মন অন্তন্তাগা ও বহিত্তাগা হইয়া একমাত্র সজিদানন্দ্রর্গণ বিজ্ঞাপার্থে লয় প্রাপ্ত হয় তিনিই জীবনা জুত বলিয়া কথিত হুয়েন।। ২০।,

ইতি এদন্তাত্ত্রের বিরচিতা জীবন্মু ক্তিগীতা সমাপ্তা।

## निर्वाणयहेक्।

ওঁ মনোবুদ্ধা হস্কার চিন্তাদিনাহং
ন গ্রোত্তং ন জিহ্বা নুচ দ্রাণ নেত্রম্।
নচ ব্যোম ভূমি ন তেজো ন বায়ুঃ,
চিদানন্দ ৰূপঃ শিবোহং শিবোহম্ ॥ ১ ॥

আমি যে পদার্থ তাহা মনোবুদ্ধি অহঙ্কার ও চিন্তাদিও নহে এবং শ্রোত্র তক্ চক্ষ্ণ জিহ্বা প্রাণ এই পঞ্চ জানেক্সিয়ও নহে এবং আকাশ বাঁয়ু অগ্নি জল পৃথিবী এই পঞ্চ স্থলভূতও নহে; কিন্তু চিদানন্দস্তমুপ যে শিব সেই শিব-স্বন্নপই আমি॥ ১ ॥

অহং প্রাণ সংক্রে নৈতে পঞ্চ বায়ু,
নিবা সপ্তধাতু নিবা পঞ্চ কোষাঃ।
ন বাক্যানি পানো নচোপস্থ পায়ুঃ,
চিদানন্দ ৰূপঃ শিবোহং শিবোহম্॥ ২॥

আমি বে পদার্থ তাহ। প্রোণ আপান ব্যান উদান সমান) প্রাণনামক এই পঞ্চ বায়ু নহে অথবা রস রক্ত মাংস বসা মক্তা অন্থি শুক্র এই সপ্ত ,শারীরিক ধাতুও নহে কিন্তা অনুময়াদি পঞ্চকোষ অথব। বাগাদি পঞ্চকর্মে-ক্রিয়ঙ্গ নহে, কিন্তু চিদানন্দ্ররূপ যে শিব সেই শিবস্থরূপই আমি॥ ২॥

> ন পুনাং ন পাপঃ ন পেন্থাং ন ছংখুং, ন মন্ত্ৰং ন তীৰ্থং ন বেদা ন যজাঃ। অহং ভোজনং নৈব ভোজাং ন ভোক্তা, চিদাৰন্দ কপঃ শিবোহং শিবোহম্ ॥ ৩।।

আংনী যে পদ্ধার্য আহা সুখ দুঃ ও অথবা পুনা গাগও নহে কিয়া মন্ত্র তীর্থ বেদীও যক্তাদিও নহে অথবা ভোজা ভোজা ব! ভোজনক্রিয়াও নহে ; কিন্তু চিদানন্দ্ররূপ যে শিব দেই শিবস্থরূপই আমি য়া ৩°॥ নমে জেবরাগো নমে লোভমোহেই,
মদো নৈব মে নৈব মাৎস্ব্য ভাবম্।
ন ধর্মো ন চার্থো ন কামে। ন মোক্ষ,
দিচদানক ৰূপঃ শিবোহং শিবোহম্॥ ৪॥

আমার কোন বিষয়েতে অনুরাগ বাঁ দ্বেব নাই এবং কাম ক্রোধ লোভ মদ মোহ মাৎসাহা এই সকল ভাবও আমার নাই; অপিচ ধর্ম অর্থ কাম মোক এই চতুর্বরগও আমি নহি; কিন্তু চিদানন্দস্বরূপ যে শিব সেই শিব-স্বরূপই আমি ।। ৪ ।।

> ন মৃত্যু ন শক্ষা নমে জাতি ভেদাঃ, পিতা, নৈব মে নৈব মাতা ন জন্ম। ন বন্ধু ন মিত্ৰং গুৰু নৈব শিষ্য, শিচদানক্ষ ৰূপঃ শিবোহং শিবোহম্।। ৫।।

• 'আআর ভয় নাই মৃত্যু নাই ও জাতিভেদও নাই এবং আমার পিতা নাই মাতা নাই সূতরাং আমার জন্মও নাই এবং আমার এক শিষ্য কি বন্ধু মিত্রাদিও নাই বেহেতুক সেই চিদান-দম্বরূপ যে শিব সেই শিব্ধরূপই আমি॥ ৫ ।।

> অহং নির্মিকশ্পে। নিরাকার রূপঃ, বিভুর্ব্যাপি সর্বত্র সর্বেন্দ্রিয়াণাম্। ন বা বন্ধনং নৈব মুক্তি ন ভীতি, শ্চিদানন্দ রূপঃ শিবোহং শিবোহম্॥ ৬॥

আমি যে পদার্থ তাহা নিরাকার নির্মিকপ্প অথচ সর্মবাগী ও স্মন্ত ইব্রিয়গণের নিয়ামক, সুতরাং আমার বন্ধন মুক্তি বা ভয়াদি কিছুই নাই যেহেতুক সেই চিদানন্দ্ররূপ যে শিব সেই শিবস্বরূপই আমি হই।। ৬

ইতি শ্রিমহংসপরিব্রাঞ্কাচার্য্য শ্রীমচ্চ্দ্ররাচার্য্য বিরচিতং নির্বাণষট্কং সম্পূর্ণম্। সম্প্রতি স্থীনে থে প্রকার ব্রহ্মসভার উন্নতি ও ব্রাহ্মধর্মে বুদ্ধিমান লোকের জুনুরাগ দৃষ্ট হইতেছে তাহাতে বোধ হয় কতিপয় বৎসরের মধাই পুনর্বার সমস্ত ভারতবর্ষমধ্যে পুরাকালের ন্যায় সত্যধর্মের জ্যোতিঃ বিকীণ হইতে পারিবেক।

যেমন মুর্ব্যাদের পূর্ব্যদিগারিধি পশ্চিমদিক্ পর্যান্ত পৃথিবীর অদ্ধাংশ অন্ধকারে আছের করিয়া ধারে ২ অন্ত গ্রনপূর্ত্তক পৃথিবীর অপরাদ্ধাংশে দ্বোতি বিকার্ণ করেন এবং পুনর্ত্তার পূর্ত্তিস্থানে উদয়ের পূর্ত্তে স্বকীয় কিরণ পটল দ্বারা ক্রমে২ পূর্ত্তিদিগের তমো নফ করিয়া পশ্চাৎ উদয় হইয়া থাকেন; তক্ষপ ভারতবর্ষীয়দিনের সৌভাগ্যস্থর্যা ছুর্দান্ত যবন জাভির শাসন-লৈনে টক্র খাইয়া একেবারে বক্র হওত পশ্চিমদিগে অন্ত গমনপূর্ত্তক অধুনা ইয়ো-রোপাদি প্রদেশে মুখ স্বাচ্ছন্য প্রদান করিতেছে বটে, কিন্তু পুনর্ফ্রারু সেই দৌভাগ্যস্থর্য অনতিবিলম্বে যে ভারতবর্ষে উদয় প্রাপ্ত হইবেক ব্রাক্ষধর্মের উন্তিদ্বারা তাহার পূর্বলক্ষণ দৃষ্ট হইতেছে। জগদীশ্বর যৎকালে এই অবনি মণ্ডলে প্রথমে মনুষ্যজাতির সৃষ্টি করেন তৎকালে তাঁহারা সকলেই নিষ্পাপী हिलन ; এकात्र वित्नाशामा जरकाल युखावकः मकालत समार बुक्क छान ভাসমান হইত। কাল সহকারে বিষয়ভোক-জনিত বিবিধ পাপবশত মনুষা-জাতির অন্তঃকরণ অতান্ত মলিন ইইলে পর ভাহারা প্রায় সকলেই আঅবি-স্মত হইলেন। তৎকালে যে সমন্ত মুনি ঋষিগণ নিরন্তর নিজ্জন প্রদেশে আ জ্মোপাসনায় তৎপর ছিলেন, তাঁহারা মনুষাজাতির ঈদৃশ তুরবস্থা দর্শন করিয়া কারণাবশতঃ তাহাদিপের আত্মসিদ্ধির নিমিত্তে বিবিধপ্রকার জ্ঞানকাণ্ডীয় গ্রন্থ বিরচন করিলেন ; কিন্তু একমাত্র বিষয়ভোগপ্রিয়ভা তাহালিদের অধি-कार्ण लाकरक आकर्षन करिया पूत्रवन्धा-नित्रदित ग्रजीत नीरत आनयनशृक्तक একেবারে নিমগ্ন করিয়ারাখিল; সুতরাং মুনিঝ্যি-প্রণীত সেই সমন্ত শান্তাদি তাহাঁরদের সকলের পক্ষে উপকারজনক হইল ন।। এতাবভা মনুষার্গনের বিষ য়ভোগ-প্রিয়তার প্রাচুর্ভাব দৃটে পুনর্মার মুনিক্ষিণ্ন তাহারদিগের স্বভাবা-নুসারে বিষয়ভোগের সহিত সনাতন ধর্মচর্চীর সংশ্রব রাথিয়া কল্পনাদ্বারা কতকঞ্চলি দেবদেবীর মাহাত্মান্দ্রচক পুরাণাদি শান্ত্র প্রণয়ণ করিলেন, যাহা উ প্রম্ম বলিয়া অভাপি ভারতবর্ষে দেদীপামান রহিয়ীছে। সেই সমস্ত পুরাণাদি শাস্ত্রের স্থানেং বে সতাধর্ম প্রকাশিত আছে তৎপ্রতি অধিকাংশ লোকের অনুরাগ ও বিশ্বাস নাই, ইহারা আমোদমিশ্রিত উপধর্মের উপসনা করিয়াই আপরাদিগকে চরিতার্থ বোধ করেন। ফল্ড উপধর্মের উপাসনা করিতেৎ मजाबार्सात जात्यम প্राप्त इरेर्टरक, अजमिश्रीरम मृन्सिविशन येमानि छेनध-শ্মের, মৃষ্টি ক্রেরয়া প্রাকেন তবে তাহা সমঃগুণে সুসিদ্ধ হয় নাই এবং হইবারও महावन। नारे । रक्तन। वीलक्काल याहाँ हिस्तक्तक स्य धर्मात वील दा-পি ছ হ্ৰা বয়:প্রিণামে সেই ধর্ম একেবারে বদ্ধসূল হইয়া গৈলে তাহাঁকে উৎপাটন পুর্বাক সতা ধর্মের বীন্ধ রোপন করিয়া তাহার ফলোৎপাদন করা

বড় মহল বাগার নহে। এই কারন্বশতঃ অধিকাংশ এতদেশীয় লাক বালাধর্মের নাম প্রবণ করিলেও রিরক্ত হইয়া থাকেন। তবে কেবল যে সকল যুবকগণ মুদ্রাযম্ভের প্রসাদে বালককালাবিধি জানকাত্তীয় লাল্র পাঠ করিয়া আদিতেছে এবং যাহারা মিসনারিদিগের প্রকাশিত উপধর্মের নিন্দাস্টক ক্ষুদ্রং পুত্তক পাঠ করিয়াছে তাহারাই আধুনিক, ব্রাক্ষধর্মে দীক্ষিত হইতেছে; লচেং হরিনামের নালাধারী কোন এক প্রাচীন লোককে ব্রাক্ষধর্মে দীক্ষিত হইতে দেখিতে পাওয়া যায় না। আর যদি কেবল ব্রাক্ষণ্থ জাভির জীবিকা নির্দ্ধাহের নিমিত্তে প্রবঞ্জনাপুর্বক মুনিশ্ববিগণ উপধর্মের সৃষ্টি করিয়া ছিলেন এমত হয়, তবে ভাহারিগের অভিপ্রায় মর্ত্রভোভাবে সুসিদ্ধ হইয়াছে বলিতে হইবেক। সে যাহা হউক; অধুনা উপধর্ম ও আধুনিক ব্রাক্ষধর্ম এতত্ত্বম ধর্মাক্রান্ধ,লোকেরাই ব্রিশক্র ন্যায় মধ্যপথে অব্বিত্তি করিতেছেন। কেননা যদিও ইহারা নান্তিক হইয়া অধ্যোগমন করেন নাই ভথাচ ধর্মালোচনার কল যে অতীক্রিয় মুখভোগ তাহাও প্রাপ্ত হইতে পারিছেন না।

যদি বল ইহারা অতীক্সির সুখড়োগ করিতেছেন কি না তাহা তোমরা অসর্বজ্ঞ হইয়া কি প্রকারে বুঝিতে,পার ? তাহার উত্তর এই যে, যদবধি যে বাক্তি আপনার অন্তঃকরণকে উত্তমরণে জ্ঞাত হইতে না পারেন তদবি দে বাঁজি সমাধিছিত হইয়া অতীক্সিয় সুখতোগ করিতে সক্ষম হয়েন না, ইহা আমরা উত্তমরপে প্রতিপন্ন করিয়া দিতে পারি। বিবেচনা করিয়া দেথুন আধুনিক ইয়োরোপীয় মনস্তত্ত্বেরারা অন্তঃকরণকে চৈতনাপদার্থ কহিয়া থাকেন, এবং আর্যাশান্তে মনুষোর অন্তঃকরণ চিক্জড় মিল্লিভ বলিয়া বর্ণিত আছে; কিন্তু মনুষোর মনঃ কি ভাবে এই দেহের কোন হানে অবন্থিতি করিতেছে এবং তাহা একটি কি ছুইটি পদার্থ তাহা কোন শান্তাদিতে প্রকাশ নাই। এমত হলে মনুষোর মন যভাপি যথার্থ চিক্জড় মিল্লিভ ও নির্ন্তর ছই অংশে বিভক্ত হইয়া থাকে এমত হয়, তবে সুতরাং প্রাপ্তভ লোকরা আপনার মনকে উক্তমন্ত্রপে জানিতে পারেল নাই এবং তদভাবে, একা-প্রান্তিভ্রার অভাবনশতঃ সমাধি ছারা তাহারা যে অতীক্সিয় পুখভোগ করিতে পারিতেছেন না একথা কেনা বলা যাইবে ?

সর্ক্রসাধারণের বিদিতার্থ আমার। এই কলে প্রকাশ করিতেছি যে, জীবের চকুং কর্ণ নাসিকা ও হস্ত পদপ্রভৃতি সমুদায় ইন্দ্রিয়ণ। যে প্রকার ছুই অংশে বিভক্ত হইয়া আছে । জীবের অন্তঃকরণ্ড সেই প্রকার দিবা-নিশি ছুই অংশ বিভক্ত হইয়া রহিয়াছে; এবং সময় বিশেষে চারি ডাংশেও বিভক্ত হইয়া থাকে।

<sup>\*</sup> জিল্পা নিঙ্গ ও মুক্ক প্রভৃতি কতকন্তুসি প্রাক্তর একাকার কিশিউ হই-লৈও তাহাদের টিক মধ্যভাগে যে একটিং শিরা আছে ড'ল্ফারা তাণার'ও তুই অংশে বিভক্ত।।

किलुं हक्कुं প্রভৃতি ইঞ্জিরগণ তুই অংশে विश्वक देवेग्र। शोकिला कार्या-काटन ज्यहाता रामन धकिए भार्थ हम ; व्यर्था मनूरवात पूरेण क्रमः वाकि लि**ं जिल्हां दो बकको एन जूरे** हैं निर्मार्थ विद्यायद्वार पृक्त रहा नी, बक्ति निर्मार्थ উত্তমরূপে দুর্ঘ হইয়া থাকে; তদ্রেপ জীবের মনও তুই অংশে বিহস্ত হইয়া খাকিলেও পশ্ৰ অবণাদি কাৰ্য্যকালে তাহা একটি পদাৰ্থ হয়। চক্ষুঃ কৰ্ণ প্রভৃতি ইন্দ্রিয়গণের দর্শন ভারণাদি শক্তি নাই, উহার। এক্ষাত্র মনের দর্শন আবলাদি করিবার মন্ত্রন্থর । অভএর জীবের মন যে চক্লতে অবস্থিতি করিয়া যে বস্তু দর্শন করে সেই বস্তু উত্তমরূপে দৃষ্ট হইয়া থাকে, ভড়ির অন্য চক্ষুদ্বার। যাহা দৃষ্ট ২য় তাহা স্পন্তরণে প্রকাশিত হয় না। বিশেষতঃ মনের সহায়তায় জীবের চক্ষু এই অথিল বস্তুর রূপ দর্শন করিতে পারিলেও সেই চকু যেমন আপনার আকৃতি কোনক্রমে দর্শন করিতে পারে না; তদ্রুপ জীবের মন এই ব্রহ্মাগুস্থিত সমুদায় পদার্থের শব্দ স্পর্শ রূপ রসাদি শুণ্সমূহ জ্ঞাত হইতে পারিলেও সে তাহার আপনার রুগ্ন শুণাদি কিছুমাত্র জ্ঞাত হইতে সক্ষম হয় না। কিন্তু হস্ততলে এক খানি দর্পণ রাখিয়া তন্মধ্যে দৃষ্টিনিকেপ করিলে চক্ষ্ণ যেমন আপুনার আকৃতি দর্শন করিতে সক্ষ হয় ; সেই প্রকার একটি মানসিকক্রিয়ারূপ দর্পণহার। মনও আপনার আ-কৃতি প্রকৃতি সুন্দররূপে জ্ঞাত হুঁইতে গারে। আমরা সেই মানসিক ক্রিয়া-রপ দর্পন খানির নূতন আবিষ্কার করিয়াছি। যে বাজ্জি বানাধিক ছুইদাস কাল সেই মানসিক ক্রিয়া পরিচালন করিবেন ভাঁহার মন্তিক্ষ পুর্ফাপেকা কিঞ্ছিৎ তরল ও নির্মান হইয়া করোটির মধ্যে পতিবিধি করিতে থাকিবেক। ভদ্মারা তাঁহার দেহমধ্যে পুর্বোপেকা শতশুণে চৈপ্তস্তজ্যোত ভাসমান হই-বেক এবং তিনি তাঁহার জ্ঞানজ্ঞেয়াত্মক মন যে সামান্তভঃ ছুই অংশে বিভক্ত হইয়া রহিয়াছে তাহাও উত্তমরূপে জানিতে পারিবেন। মনুষ্যের মত্তিক স্কুলতঃ যে প্রকার চারি অংশে বিভক্ত হইয়া আছে শাস্ত্রকারেরাও মরু-ধৌর অন্তঃকরণকে,সেইপ্রকার চারি অংশে বিভক্ত করিয়া বর্ণনা করিয়া-हिन । यथा — मृत्न | तुष्ति | विक ७ श्रान है कन्छः मसिक य असःकर्रानर আবাসস্থান তাহা বখন উত্তমরূপে জানিতৈ পারা বায় ভূখন অন্তঃকরণের জড়ত্ববিষয়ে আর অনুমাত্র সংশয় থাকে না। <sup>\*</sup>•

মনুষ্যের অন্তঃকরণ যথন ছই প্রংশে বিজ্জ হইয়া থাকে তথন ভাহার আকৃতি অত্নিকল দেই প্রকার বটে, যে প্রকার লক্ষ্মীপূজার সময়ে স্ত্রীলো-কেরা, গৃহের ভিত্তিতে দিন্দুর্ঘারী ছোউ বড় ছইটি পুন্তলিকা অন্ধিত করে। এবঞ্চ জীবের অন্তঃকরণ দর্শন প্রবাদি কার্য্যকালে যথন একটি হইয়া থাকে তথন ভাহার আকৃতি ঠিক দেই প্রকার ইয় যে প্রকার ইইকনির্মিত গৃহের ক্রিকাঠ পুজাকালীন সিন্দুর্ঘারা তাহাতে একটি পুত্রলিকা অন্ধিভ করে, অপিচ পুর্দ্ধোক্ত প্রকার অন্তঃকরণ-মথন ছই অংশে বিজ্জা হইয়া থাকে তথন ছাক্রাকে বাম ও দ্কিণ এতছ্তম অংশে বিজ্জা করিলে যে প্রকার হয়, চারি

অংশে বিভক্ত থাকিবার সময়ে তাহার আকৃতি অবিষদ সেই প্রীকরি হইয়। খাকে।

যদি বলেন জীবের মনঃ যন্তাপি চকুঃ কর্ণাদির স্থায় তুই অংশে বিভজ্জ ইইত তাহা হইলে অবশ্যই পূর্মাবধি তাহার প্রমান থাকিত। তাহার উত্তর এই যে, ভারতবর্বের প্রায় সকল লোকেই অন্ত লোককে এতজ্ঞপ বাক্দ-কহিয়া থা-কেন যে "ওহে !্রতামার তুইটি মন একত্র করিয়া এই কার্যাকর, তাহা হইলে অবশ্য কার্যা দিল হইবেক " ১ ভক্ষণ আমরাও সর্বসাধারণ লোককে কহিত তেছি যে অগ্রে আপনার তুইটি মনকে উত্তমরূপে জ্ঞাত হইয়া একাগ্রচিত্ব হত্তে সমাধি সাধন কর, তাহা হইলে ধর্মালোচনার ফলস্বরূপ অতীক্রিয় মুখ ভোগের অধিকারী হইয়া আব্যাপাসনার অধিকারী হইতে পারিবা।

যে মকল ব্যক্তি কেবল বিজাতীয় ভাষায় কৃতবিভ ইইয়াছেন তাঁহারা যভাপি এতদ্প্রন্থ পাঠ করিয়া একমাত্র সর্বব্যাপি হৈত্ত্ব পদার্থকে অথিল জীবের আত্মা বলিয়া বিশ্বাস না করেন, ভবে তাঁহারদিগের প্রতি বক্তব্য এই যে, যখন একমাত্র পৃথিবী জল তেলো বায়ু ও আকাশ এই পঞ্চ ভূতদারা সকল জীবের দেহ নির্মিত ইইয়াছে, তখন একমাত্র সর্বব্যাপি হৈতত্যপদার্থ যে তাহারদিগের আত্মা ইইবেক ইহাতে সংশয় কি আছে?

পরিশেষে মধর্মনিষ্ঠ জনগণকোঞ্জাত করা যাইতেছে যে, যদি কেহ এতদ্গ্রন্থ পাঠপূর্ব্যক প্রন্থোক্ত সাধনাছার। প্রকৃত ফল লাভে বঞ্চিত হয়েন ওবে
তিনি অপ্রে আপনার মনকে ও মনোমধ্যন্তিত সমুদায় দৈহিক কার্যোর পরিচালক, প্রীপ্রীজগদীখরকে উত্তমরূপে জ্ঞাত হইয়া ব্রক্ষোপাসনার অধি গারী
হউন। নচেৎ আধুনিক ব্রাক্ষদিগের স্থায় সমাজগৃহে ক্ষণকাল গাওনা বাজনাদ্বারা আমোদ প্রমোদ করিলে কম্মিন্কালেও তাহার হৃদয়ে বিশুদ্ধ আত্ম
পদার্থ স্বয়ং প্রকঃশিত হইবেন না। স্ক্র্যরে উত্তম গান করিতে পারিলেই
মনুষ্যাণ যভাপি পরম ধার্মিক বা ব্রক্ষজানী হইতে পারিতেন তবে যে সকল
লম্পটেরা দিবানিশি বেশ্যালয়ে গাওনা বাজনাদ্বারা আমোদ প্রমোদ করিয়া
থাকে তাহারাই সর্বাত্রে ধার্মিকের্কশিরোমণি ও ব্রক্ষজ্ঞানির চূড়ামণি বিসিত্র।
উপাধি প্রাপ্ত হইত।

একৰে যে সকল মহাত্মারা আপনার মন ও মনোমধ্যন্তিত প্রীজগদীশ্বকে উত্তরকপে জাত হইয়া ব্রক্ষোপাসনার অধিকারী হইতে অভিনাধ
করেন, তাঁহাদিগের যভাপি নানাধিক তুইমাস কাল দিবানিশি ঈশবোপাসনা
করিবার সময় ও সামর্থ্য থাকে, তবে তাহারী কলিকাভার চিৎপুর রোড় বটতলার দক্ষিণাংশে প্রীযুক্ত বাব্ বিশ্বস্তর লাহার পুর্তকালয়ে এতদ্প্রন্থকারকে
পত্র লিখিলে যে উপায়ে তৎকার্য্য সিদ্ধি হইতে পারিব্রেক তাই। জ্ঞাত হইতে
পারিবেন। সময়ের স্বল্পতা নিমিত্ত উপরোক্ত বাক্যে যদি কেহ বিশাস না করেন্ত্রে তিনি সেইভাবে বিশ্বাস করুন্ যে ভাকে বাস্পীয় শক্ট ও ইলেট্রিক
টেলিপ্রাফ্ছারা বহুকালসাধ্য কার্য্যাদি স্বন্পকালে সাধিত ইইতেছে ইতি।

## শীযুক্ত জগদানন্দ ব্রাহ্মভাতার প্রতি।

পরার। শুন হে জগদানন্দ। বলি এক কথা। হস্ত পদ ত্যাপ করি কি বুকিলে মাথা।। কালী ক্লঞ্চ শিব ছুর্গা ত্যজি উপাসনা। ভাল করে খাবে বলে ভাল ভাল খামা।। খাতায় করিয়া সহি হই-त्राष्ट्र बाक्ता किन्ह अर्थरवाथ नाष्ट्रि कारत करह बक्ता। विवरत्ररङ ব্যুক্ত সদা নাহি শাস্ত্রজান। ভেবেছ কি "সমাজে বার্ষিক দিয়া দান।। হইয়াছি আমি এক জন ব্রদ্মক্তানী। মাটা কাঠ পাতরে ঈশ্বর নাহি মানি।। প্রতি বুধবারে আমি সমাক্ষেতে যাই। শিশিরা অনেক গীত অন্যেরে শুনাই।। শুনিয়া আমার গীত কত শত জন। ব্রক্ষজ্ঞানী বলে মোরে করে সন্মানন ॥ ,, আমি বলি ৪হে ভাই ন। পার বুঝিতে। তোষামোদ করে তারা গাহনা শুদিতে।। যোগী श्रीविशन शांदत शांदनटक तित्रता। व्यनाहादत बुशाखदत ना शांत्र ভাবিয়া।। গানের স্থরেতে ভুমি জানিয়া ভাঁহারে। ব্রহ্মকানী কহিতেছ মিছা অহস্কারে।। যেহেতুক ব্রহ্ম যিনি সভা সমাতন। তীহারে জানিতে নাহি পারে কোন জন • গ প্রচপ্ত মার্ড্ড যিনি দর্ম-প্রকাশক। তাঁরে কি প্রকাশ করে দীপের আলোক।। অবিল ব্ৰহ্মাণ্ড যেই জ্ঞানে প্ৰকাশিত। বিধি বিষ্ণু শিব যাঁর ভাবে বিমো-हिला, हक्त सूर्या आपि कति यल श्राह्म या याहात निवरम नमा ক্রিছে ভ্রমণ।। বাঁর ভয়ে ভীত হয়ে সাগরের জল। জতিক্রম-নাছি করে আপনার স্থল ॥ যাঁর ভয়ে মদাগতি সদা গতি করে। নিরস্তর ভ্রমিতেছে অবনী ভিতরে ।। বাঁর ভরে ধার্মিকেরা সদা স্শক্ষিত। যাঁর ভাবে শ্বনিগণ নয়ন-মুদ্রিত।। এমত মহৎ, ভ্রন্ধ খার

<sup>\*</sup> ব্রহ্মণদার্থ বয়ং জানবরণ, জেয়বরণ নহেন, তৎপ্রযুক্ত মনোদারী।
কেহ তীহাকে জানিতে সক্ষম হয়েন না ; কিন্তু সাধকের চিত্তুত্তি হইলে
ভিনি বয়ং প্রকাশিত হয়েন।

পর নাই। কিৰপে তাঁংগরে তুমি জানিয়াছ ভাই।। যদি বল জানি নাই শুনিয়াছি কাণে। ,, তবে তুমি ব্রক্ষকানী বলাও কেমনে जूमि कि बानित्व जाँदत हरेश विकाश। तम विमासामि चाँत ना পেয়ে স্বৰূপ।। কেহ কৰে জ্ঞানমন কেহ কহে সভ্য। কেহব। আন-ন্দন্ম কহে তাঁরে নিত্য।। পৌধাণিকে কহে তাঁরে শিব নারায়ণ। খুন্য কহে ভাঁরে খুন্যবাদি বৌদ্ধগণ।। ইচ্ছাময় বলে ভাঁরে কোন কোন জন। মূর (তেজোমর) বলে ব্যাখ্যা করে যাহারা যবন।। ইংরাজেরা পিতা পুত্র ধর্মাত্মা বলিয়া। লিথিয়াছে বাইবেলে বেদান্ত ছলিয়া।। অন্য অন্য জনে তাঁরে কহে অক্তরূপ। যার যেই মত বৃদ্ধি সে কহে সেরপ।। নিরাকার নির্মিকার নিত্য নিরঞ্জন। ্ঞণাভীত সর্বগত সত্য সনাতন।। সর্বব্যাপী স্বপ্রকাশ ৰূপ নাই ভার। অথচ আপনি তিনি সর্ব-রূপাধার।। এই যে ব্রহ্মাণ্ড-ভাণ্ড ক্রিছ ঈকণ। ইহার অন্তর বাছে সদা সর্বক্ষণ।। বিরাজিত আসক कार्लिटंड, धकांत्रता । मर्कार थनू हेनर खन्त, कटह क्लानिशता । क्र নাই বলে কেহ না পায় নয়নে। চর্মচক্ষে তুমি তাঁরে দেখিবে কেমনে।। বোধের নয়ন খুলে দেখ দেখি চেয়ে। এখনি দেখিতে পাবে হৃদয়-নিলয়ে।। এখনি দেখিতে পাবে সর্ব-চরাচরে। এখনি পাইবে তাঁরে আপনার করে।। যদি নাহি থাকে তব বোধের নয়ন। তবে ভুমি কির্মাণে করিবে দরশন।। তবে ভুমি কি করিবে সুমাজ আগারে। মেচ্ছমত সেবা করে প্রতি বুধবারে।। তবে তুমি कि করিবে গান গেয়ে সুরে। সত্য করি কহু দেখি জিচ্চাসি ভোমারে।। বদি বল " তাতে তাঁর উপাধনা হয়। ,, শাস্ত্রমতে তাহা কছু উপা-সনা নয়।। মনোদ্ধারা সদাকাল তত্ত্ব আলেংচনা : শাস্ত্রমতে তারে ্কহি ব্রহ্ম উপাসনা।। সপ্তাহ অন্তরে তাঁরে তুদণ্ড ভাবিলে। উপাস नना निक्ति नाहि इश्र कोनकाटन।। मानटनत्र मात्रिकंछ। ना इश्र

বিনশি। কোনক্রটম নাহি হয় আত্মার প্রকাশ।। সহজে কে প্রেম করে পেয়েছে তাঁহারে। দিবা নিশি ভাব বসি হৃদয়-আগারে।। শয়নে স্বৰ্পনে জ্ঞানে সদা সৰ্বাক্ষণ। সমাধি করিয়া নিত্য করিলে ` माधन । তবেত মানসংবাত করিছা বিনাশ। क्रमाकारশ বোধচন্দ্র হইবে প্রকাশ।। যদিনা করিতে প্রার একপে সাধনা। সাকার ব্রন্দের তবে কর উপাসনা।। এই হেতু শাস্ত্রে ভক্তিযোগের মাহাত্ম। লিখেছেন মুনিগণ সত্য সত্য সত্য।। যদি বল '' মাটী কাঠ প্রস্তর আকারে। ভক্তি নাহি হয় মম পুজা করিবারে।।,, তবে বলি শুন কিছু নিগ্ট বচন। ব্রহ্মমূর্ত্তি সূর্ব্যদেবে কর আরা-धन।। जाপनि यशः बन्ना इरम मूर्जिमान। जीवरहजू नज्छरल करत ভাষিষ্ঠান।। সমস্ত জগদাধার-ৰূপে বিরাজিত। তাঁহার সাধনা কর পাইবে বাঞ্ছিত।। ভাঁহার সাধনাদারা চিত্তভদ্ধি হলে। প্রকাশু হবেন হরি জনয়কমলে।। যদি বল " সুর্বোর স্থরূপ জড় হয়। তাঁর উপাসনা করা যুক্তিসিদ্ধ নয়।। ,, তবে শুন ভেঙ্গে বলি ভোমার নিকটে। মুর্য্যের স্বরূপ জড় কথা সত্য বঁটে।। কিন্তু তার তেজো-রাশি স্বপ্রকাশ থাহা। জড় নর জড় নর জড় নর তাহা।। কুযুক্তি ে আশ্রয় যেন নাহি করে মন। বিশেষ করিয়া কহি করহ প্রারণ।। নিরংকার স্বপ্রকাশ এক যিনি হন। তাঁর প্রতিবিম্বধারি তপন ় দুর্পণ।। দর্পণ অনুপনি জড় প্রতিবিষ্কাহে। বেদমাতা নায়ত্রী জাপনি ইহা কহে।। গায়ত্রীর অর্থ । ভূমি বুঝে দৈথ চিতে। তাহলে সংশয় না'থাকিবে কোনমতে।। যদিবা গায়ত্রী বাক্য না কর স্বীকার। ৃত্থাচ সলৈহ নাশ করিব তোমার ॥ স্থির হয়ে শুন ভুমি স্থৰূপ বচন। অধুনা ভারতে যাহা জানে অপাজন।। এমত নিগৃত বাক্য

<sup>্</sup>ব আদিতোর অন্তর্গত সকলের বর্তীয় পরমজোণতি স্বন্ধপাৰে পরমাজা। বিনি এই অধিল বিশ্বের, নিমিন্ত ও উপাদানকারণ এবং অফাদাদি সমুদান ভীবের বুদ্ধিরভির প্রবর্তক তাঁহাকেই ধ্যান করি ॥

विन १ द ामादा । श्रीनमा मदन्तर नाम कर अटकवादा । मैकिन क्यानन्त्रमम खक्त यिनि इन । छात श्राजितिष इम्न मूर्त्गात कित्रन ॥ का- . मन्मामि-कर्भ बन्म फिन्न राहेक्ष्म। कित्र १७ जिविधकर्भ जिन्न रहे-क्रा। श्रकाम उद्याश वर्ग कित्रदृष्टक्रा। मद हिद आनर्दम्त्र इत्र প্রতিৰূপ \*।। সাকারে পড়িয়া ইদি হয়েছে সাকার। তথাচ স্বৰূপ তাঁর ভাছে নিরাকার।। বর্ণাংশ আনন্দ্রূপ, উন্তাপাংশ সভ্য । প্রকাশাংশ জ্ঞানরপ জানিবেন নিত্য ॥ যদি বল ' পরমাণু রচিত কিরণ। প্রকাশাদি অংশে ভিন্ন হয় সে কেমন।।,, স্পর্যুরপে কহি তবে বিশেষ ইহার। বুঝিয়া সন্দেহ নাশ কর আপনার।। জ্যোতির প্রকাশ, বর্ণ, ভিন্ন উষ্ণতার। পরমাণু-রচিত বলিলে বলা প্রকাশাংশ হৈত যদি পরমাণুময়। তাহলে কি কোন স্থানে অন্ধকার রয় ।। বায়ুদ্ধারা প্রমাণু হইয়া চালিত। অবশ্য দে ভান্ধকারে বিনাশ করিত।। ভাতএব বুঝে দেখ বুদ্ধি থাহা কহে। প্রকাশ ও বর্ণ অংশ পরমাণু নছে ॥ এক খানি বস্ত্র ভূমি রৌদ্রে শুদ্ধ করে। লয়ে যাও অন্ধকার ঘরের ভিতরে ।। পরে দেই বস্ত্র খানি কর মিরীক্ষণ। প্রকাশ বর্ণাংশ তাহে মাহি কদাচন ॥ কেবল উঞ্তা ব্যাপ্ত ভাছে সেবস্ত্রেতে। জানিতে পারিবা স্পর্শ করি নিজ হাতে।। অভিন হইত যদি, তবে সেই ক্ষণে। প্রকাশ র্ণাংশ বস্ত্রে হেরিতে নয়নে।। বাস্তবিক জভিন্ন হইয়া ভিন্ন প্রায়। আধারের

<sup>\*</sup> এক্যাত্র ব্রহ্মপদার্থকে যেমন সং চিৎ ও আনন্দ এই তির্ত্তপে বিভিন্ন করা যায়, এক্মাত্র সূর্যাকিরণ্ড দেই প্রকার প্রকাশ বর্ণ ও উতাপ এই ছিন প্রকারে বিভিন্ন হইয়া থাকে। এতন্মধ্যে জ্যোতিপদার্থের উত্তা-পাংশ সন্ত্রন্ত্রপ, প্রকাশাংশ জানস্বরূপ ও বর্ণাংশ আনন্দ্ররূপ।

<sup>†</sup> জ্যোতিঃ পদার্গ্র পর্যাগুরীচিত নহে, তবে যে এছলে তাহার উত্তা-পাংশকে পরমাগুরচিত বদা হইদ তাহা কেবল বার্মবাদির পর্মাগু ত্মধ্যে প্রাক্ষিয়া উষ্ণ হয় বলিয়া জানিবেন।

क्षन \* हेरा कहिन् र्छामात्र ।। वृत्य प्रथ आकारमत मञ्जा वहेन्य । র্কিরণের উত্তাপাংশ ঠিক সেইৰপ।। সাকার বা নিরাকার কি বলিবে ভাই। বুঝে দেখ নিরাকার পরমাণু নাই।। যদি বল 66 জড়-ধর্ম্মি সুর্যোর কিরণ। যেহেভুক চক্ষুদ্ধারা হয় দরশন।। সচিদ ও আনন্দের প্রতিবিদ্ব হলে। অস্থাপ্রেকা কোন চিহ্ন থাকিত কৌশলে।। ,, তবে চিহ্ন কহিতেছি করিয়া প্রবণ। ভদ্যারা সংশয়-পক্ষ কর প্রকালন।। জগতে কিরণ ভিন্ন জড় সমুদায়। কদাচ কিরণ ভিন্ন প্রকাশ না হয়।। জ্ঞানজ্যোতিঃ সূর্য্যজ্যোতিঃ ভুই জ্যো-তিভিন্ন। জড়েরে কি প্রকাশ করিতে পারে অস্ত্রা। জড়াপেকা ভিন্ন চিহ্ন কিরণে যা আছে। তাহাও প্রকাশ করে কহি তব কাছে।। জড় বস্তু আছে যত অবনীভিতরে। প্রতিবিম্ব পড়ে তার দর্পণ আধারে।। ঘট পট মঠ আদি জড় দ্রব্য যত। দর্পনেতে উল্টাভাবে। হয় প্রকাশিত।। বিবেচনা করে তুমি দেখ একবার। প্রতিবিম্ব রূপ-মাত্র সন্ত্রা নাই তার ।! বারি প্রতিবিশ্ব থাকে দর্পণভিতরে । সে বারি কি কাহারে। পিপাস। নাশ করে।। গজা খাঁজা মেঠায়ের প্রতিবিষ যাহা। কবে কার ক্ষুধানাশ করিয়াছে তাহা।। হাতি ঘোড়া গাড়ীর ধৈ প্রতিবিদ্ব পড়ে। তাহাতে কি যেতে পারে বাবুলোকে চড়ে।।

<sup>\*</sup> কিরনের মধ্যে বায়বাদির পরমাণু থাকিয়ু যে প্রকার উত্তপ্ত হয়, সেই
প্রকার গৃহ রুকাদি সাকার বস্ততেই কেইল কিরণের বর্ণ দৃষ্ট হইয়া থাকে,
নচেৎ শৃত্যমধ্যে যে জ্যোতিঃ থাকে তাঁহার প্রকাশাংশ বাতীত কোন প্রকার
বর্ণ দৃষ্ট হয় না, ইহা পাঠক মহাশয়েরা উত্তমরূপে প্রত্যক্ষ করিয়া দেখিবেন।
বিশেষতঃ সর্কব্যাপী ব্রক্ষপদার্থ সকল বস্তুতে সমভাবে থাকিলেও যে প্রকার
সঁজীব পদার্থে তাঁহার সত্ত্বা জ্ঞান ও; আনন্দ এই, তিনেরই প্রকাশ থাকে,
নিজীব পদার্থে কেবল সত্ত্বামাত্ত অনুষ্ঠত থাকা দৃষ্ট হয় তক্রপ কোন
র্থের কোন স্থলে কেইল উত্তাপাংশ এবং কোন হলে বা বর্ণাংখানি সমুদার
প্রকাশিত হয়।

ধেমুর যে প্রতিবিম্ব দর্পণ-ভিতরে। কে কবে থেলৈছে কীর ছুহিয়া তাহারে।। এইৰূপ জড়ের যে প্রতিবিম্বাকার। সত্তা নাই সত্তা নাই. मञ्जा नाइ छात ।। আহা मति किमान्ध्या । कत नितीक्क । पर्भार्व य প্রতিবিম্ব সুর্বোর কিরণ।। প্রকশ্প উত্তাপ আর বর্ণ জংশী যাহা। অবিকল অবিকল অবিকল্পতাই।।। উত্তাপাদি কোন অংশে না • খাকে বিকারণ জভেতে কি হয় কভু হেন চমৎকার।। সুর্যোর কিরণ যদি জড় দ্রব্য হৈত। প্রতিবিদ্ধে হইত না সস্থা অনুগত।। যদি বা ক্রিজ্ঞাস। কর কেন ইহা হয়। তাহার উত্তর শুন ত্যজিয়া সংশয় ।। সচিদ আনন্দময় ব্ৰহ্ম যিনি হন। সৰ্বব্যাপী স্বপ্ৰকাশ সভ্য সনাতন ।। তাঁর প্রতিবিম্ব হয় সুর্য্যের কিরণ। কিরণের প্রতিবিম্ব ধরে যে দর্পণ। সে দর্পণ ব্রহ্মহৈতে ভিন্ন কভু নয়। একারণ কির-ণ্ণের সত্ত্বা সিদ্ধি হয় 🛊 ।। আমি যে সুর্য্যেরে প্রহ্ম কহিতেছি অদ্য। তাই। নহে, চিরদিন আছে শাস্ত্রসিদ্ধ।। বহুশত বর্ষ পুর্বের করিয়া **নির্দার্য্য। লিখেছেন শ্রীহ্**র্য্যাসদ্ধান্ত ভটাচার্য্য ১ ।৷ গায়ত্রীর অর্থেতেও আছে প্রকাশিত। ব্যাখ্যা করে কহিলাম নিজ সাধ্যমত।। বিবেচনা

<sup>\*</sup> সকল পদার্থের প্রতিবিধের যেরপ সত্ত্বা নাই, ব্রহ্মপ্রতিবিধ মুর্যা-কিরণঙ সেই প্রকার সত্ত্বাহীন পদার্থ। কিরণ পদার্থের যদি সত্ত্বা থাড়িত তবে তাহার কিয়দংশ ভিক্ল করিয়া স্থানাস্তবে আনমনসূর্ধক অন্ধনার বিনাশ করিতেপারা বাইত। নকিন্ত তাহাকে বিভিন্ন করিতে কেইই সক্ষম হইবেন না। এতাবতা সুন্দর্বরূপে প্রতিপন্ন হইভেছে যে কিরণ পদার্থ অন্ত পদার্থের প্রভিবিধের ভাগে কেবল রপবিশিষ্টমাত্র। তবে যে সন্ত্র্ব বস্তুর ভাগে তাসমান হয় তাহা কেবল সন্তাবস্তুর (ব্রন্দের) প্রতিবিধ্ব বলিয়া ভানি-বেন।

১ ব্রিহর্ব্যার নমঃ। ্অচিন্ত্যাব্যভারপার নির্ভ্রায় গুণাক্সনে। সমন্ত জগ্ন সংখ্যিয়ন্ত্রে ব্রহ্মণে নমঃ ॥

করে ভুমি দেখ একবার। তাহলে সন্দেহ তব না থাকিবে আর ॥ স মস্ত জগদাধার ব্রহ্মমূর্ত্তি সূর্য্য। সৃষ্টি স্থিতি প্রলয়ের অমোঘ সুবীর্য্য সুর্য্যাইহতে মেঘ জন্মে মেঘ হৈতে বৃষ্টি। বৃষ্টি হৈতে শ্র্যা জন্মে রক্ষা হয় সৃষ্টি।। আকর্ষণধর্মে তিনি বুরন সূজন। করিছেন আকর্ষণ ধর্মেতে পালন।। সেই আকর্ষণধর্মি ৵রিলে রহিত। প্রলয় হইবে তদা জানিবা নিশ্চিত।। অতথব নিশ্চয় করিয়া তুমি মনে। ব্রহ্মমূর্ত্তি জ্ঞান কর সূর্য্যনারায়ণে।। সাকার ও নিরাকার ত্রহ্ম দিপ্রকার। অ-বোধ ও স্কুবোধের উপাসনা সার ।। অবোধ দেখিতে পায় স্থ্যানার। রণ। সুবোধে। সচিদানন্দ ব্রহ্ম সনাতন।। আক্ষয় হেরিছ তুমি सूर्यानातात्रत्। बन्त रत्न जिल्ल नाहि रत्न कात्रत्।। कह्न अह বাক্যগুলি করিয়া স্মরণ। বিরলে বৃদিয়া ভুমি কর আলোচন।। য-দ্যপি কিঞ্চিৎ তব বোধশক্তি থাকে। অবশ্য বুঝিবা যাহা কহ্নিছ তোমাকে।। যেৰূপে করিত্ব জ্ঞাত ত্রন্দের আকার। এৰূপে স্থানাতে পারি ব্রহ্ম নিরাকার।। সকলের বুভিত্তি একরূপ নয়। সুভরতি लिथिटल नाहि इटव कटलानग्र।। विटमघण्ड मिवानिभि कतिटल সাধনা। অনেকে অক্ষম হবে আছে ভাল জানা।। কেহবা বিচারা-ভ্ট্লে তাঁহার রুঁপা হইবে সফল। উঠে যাবে ফুল**খেলা সারতরু** क्लं।। मस्यें जि क्लार करह हर म क्लामन। । विक शिक्ष रह जू कत সাকারোপাসনা ।

সমাপ্তশ্চারং গ্রন্থ:।

## বিজ্ঞাপন।

পাঠকগণেরে কহি হইয়া বিনীত। শোভাবাজারেতে গ্রন্থ হইল মুদ্রিত।। ভগোধ শীতল বাবু লাগিয়া ইহার। বিক্তত হয়েছে বর্ণ বিবিধ প্রকার।। লেখকের মূখ্যভাও বুঝিয়া মননে। শুধিবেন কর্মুদোৰ সদাশয় শুণে।।